
47n.  Ecce Quam  

 Bonum

  www.paxpleroma.com 

Solstizio - Dicembre 2025    

https://www.paxpleroma.com


Indice

Sovrano    ordine
✡

Gnostico Martinista

2   Ecce Quam Bonum                      Dicembre 2025

Editoriale

SEzIONE "laVOrI FIlOSOFICI"
 La via della preghiera del filosofo incognito, Elenandro XI

Potenza del pensiero martinista, Ermes S:::I:::I:::
Louis Claude de Saint­Martin e la massoneria,

Saul S:::I:::I:::
La Reintegrazione come sacerdozio spirituale, 

Giovanni Aleph S:::I:::I:::
Il martinista nel mondo, Raziel S:::I:::

La Reintegrazione come asse centrale del pensiero martinista, 
Pegaso I:::I:::

La via del cuore e la filosofia del silenzio, Antares I:::I:::
L'amore è il cuore di Dio, Zolfo A:::I:::

Il ruolo del desiderio, Anael I:::I:::
Saint­ Martin e il cuore come sede della

conoscenza divina, Pietro A:::I:::
Metodo di meditazione di Sédir, tradotto e commentato 

da Elenandro XI

Sezione "sapienza esoterica"
Antica astronomia e calendario iniziatico, 2a parte, Paul Sanda

In merito alla distinzione tra bene e male, Renè Guenon

Cos'è la morte per il filosofo, Papus

Faq ­ Ammissione ­ Tabella lunisolare anno 2025



EEDDiittooRRiiAAllee
                                                                                                        
   R--ddii  EELLEENNAANNDDRROO  XXII

3   Ecce Quam Bonum                    Dicembre 2025

Editoriale – « Non sic impii, non sic »
Uno degli aspetti più desolanti dell’attuale panorama 
martinista è l’ignoranza crassa e ostentata che 
accomuna troppi sedicenti affiliati circa i lineamenti 
dottrinali, storici e operativi di quella che dovrebbe 
essere una Via di Reintegrazione.
Questa ignoranza non è innocente: avvelena la catena, 
disperde tempo prezioso altrui e, soprattutto, 
impedisce quella comunione ideale con i Maestri 
Passati che sola rende vivo il nostro Ordine.
Perché il rito martinista non è un vuoto cerimoniale, un 
passatempo per anime inquiete: è l’esteriorizzazione di 
un’adesione profonda, intima, totale al complesso 
filosofico-spirituale che Louis-Claude de Saint-Martin, 
Martinez de Pasqually, Jean-Baptiste Willermoz, 
Papus, Augustin Chaboseau e –hanno trasmesso a chi 
fosse degno di riceverlo.
Chi crede di essere martinista solo perché possiede una 
mantella o un diploma incorniciato somiglia a colui 
che, impugnando maldestramente un bisturi con la 
grazia di un macellaio intento a disossare una coscia 
bovina, pretenda di chiamarsi chirurgo. Lo strumento 
non fa l’operatore: lo fa la scienza, la preparazione, la 
purezza d’intenzione.
E invece? Invece assistiamo al trionfo dei fuochi fatui: 
magismo da quattro soldi, ricerca di poteri occulti per 
sanare le proprie nevrosi, revanscismo sociale 
camuffato da iniziazione, accattonaggio di gradi e 
ostentazione di aderenze e discendenze. Il tutto condito 
da un vociare confuso e petulante che trasforma ciò 
che dovrebbe essere un tempio in un mercato rionale 
durante una calda, sporca, sudaticcia giornata di 
agosto.
Non è solo una questione estetica: queste persone 
inducono in errore altri sprovveduti, moltiplicando il 
disordine e rendendo sempre più rara la presenza di 
anime sincere.

Eppure la Via rimane. È lì, silenziosa e severa, nei testi 
di Martinez e di Saint-Martin, nelle corrispondenze 
willermoziane, negli scritti di Sédir e di Gérard 
Encausse (Papus) letti con cuore puro e mente 
indagatrice. È lì per chi è disposto a studiare dieci anni 
prima di aprire bocca, a tacere prima di insegnare, a 
purificarsi prima di operare.
Il martinismo non ha bisogno di reclutare masse. Ha 
bisogno di pochi, ma veri uomini e donne di desiderio 
in grado di fare una scelta di vita. Uomini e Donne di 
Desiderio in grado di dire: “4 Non sic impii, non sic; 
sed sicut pulvis quem proiicit ventus a facie terrae. 5 
Ideo non resurgent impii in iudicio, neque peccatores 
in consilio iustorum. 6 Quoniam novit Dominus viam 
iustorum, et iter impiorum peribit.”  Versetti, è sempre 
bene ricordare, che compongono il Salmo 1. Il quale 
ovviamente precede ogni altro componimento del 
Salterio, e ricorda che prima di cantare “Ecce quam 
bonum et quam jucundum, habitare fratres in unum!” è 
necessario allontanare coloro che sono corrotti e 
corruttori. Fossero anche persone che si professano 
fratelli e sorelle. 



Sovrano    ordine
✡

Gnostico Martinista

Sezione 
Lavori 

Filosofici

4   Ecce Quam Bonum                    Dicembre 2025



Sovrano    ordine
✡

Gnostico Martinista

5   Ecce Quam Bonum                      Dicembre 2025

“Rallegrati allorché Dio ti prova, è un segno 
evidente ch’Egli non ti dimentica.” 
(Da “Il mio libro verde)

Giungiamo adesso ad alcune riflessioni conclusive 
attorno a quanto il Filosofo Incognito intendesse, 
suggerisse e praticasse attraverso quel 
"potentissimo" (come da egli stesso definito) 
strumento che è la preghiera. Onde evitare che le 
parole, per quanto nobili, che sono state infuse 
nell’opera di Saint-Martin restino lettera morta, e 
non come intendeva l’autore una fiamma viva 
discesa nel cuore dell’Uomo di Desiderio.

La ricca Antologia che è stata presentata, ritengo 
possa aver offerto alcune valevoli indicazioni in 
merito alla domanda in oggetto, ed è quindi utile 
riassumere in una forma lineare queste molliche di 
pane spirituale che tracciano un viatico che 
conduce l'uomo al divino. Ovviamente nel novero 
degli estratti attorno alla preghiera e alla 
contemplazione un particolare risalto merita, come 
fonte e trattazione nel suo complesso, il 
"MINISTERO DELL'UOMO DI SPIRITO". 
Trattasi di un'opera frutto della maturità 
intellettuale di Louis-Claude de Saint-Martin in 
cui si interroga compiutamente, offrendo anche 
risposta, su quello che dovrebbe essere il giusto e 
retto impiego di questa breve parantesi che è la 
nostra vita naturale. Un testo questo che invito a 
leggere e a meditare, per la profondità delle 
riflessioni in esso raccolte.

Nondimeno è nell'intera antologia che troviamo 
completa e vigorosa sistematizzazione della 
preghiera, atta a chiarificare molti punti che in 
genere una didattica affrettata sul Filosofo 

Incognito tende a trascurare. È triste annotare 
come nella maggior parte dei fratelli e degli 
studiosi, che a parole si richiamano all'esperienza 
martinista (che vorrebbe trovare ispirazione 
proprio da Louis-Claude de Saint-Martin), vi sia 
una profonda ignoranza sulla forma e la sostanza 
del suo pensiero, definendo la via che egli propone 
come "cardiaca" in contrapposizione ad una via 
"teurgica" di matrice Cohen e blaterando di 
separazione fra queste due esperienze. Pensieri 
superficiali ed esteriori i loro1, come sarebbero 
stati definiti dallo stesso Filosofo Incognito, che 
non sono in grado neppure di scorgere 
lontanamente la pienezza e l'elevatezza del rango 
da egli riservato all'Uomo di Desiderio. Rango che 
è ascrivibile al più sommo degli scranni riservati 
all'autentico iniziato: il sacerdozio.

Basti ricordare come lo stesso percorso Cohen, 
voluto dal Martinez, abbondasse di preghiere, 
purificazioni e atti caritatevoli. Prima della pratica 
teurgica, il Cohen, qualunque fosse il suo grado in 
quella particolare scala, doveva partecipare alla 
Santa Messa, emendarsi e comunicarsi. Ogni sei 
ore la preghiera, con una cadenza tale da essere il 
perno della sua giornata (00-06-12-18). Non 
qualsiasi preghiera, dal mortifero sapore teosofico, 
ma composizioni tratte dai Salmi, memorie di 
Santi, ed invocazioni ed evocazioni "Nel nome di 
Gesù", di Maria e del Pater. Tutto ciò esaltato dalla 
costante preghiera all’Angelo Custode e 
dall’invocazione della Santa Trinità, e ogni giorno 
il Cohen umilmente, con costanza e devozione, ora 
il “Miserere” in piedi rivolto a Est, e il “De 
Profondis” a faccia in giù o in ginocchio sulla 
fredda e nuda terra. E per niente farsi mancare, ad 
ogni Luna Nuova, o Nera se preferite, 

llaa  vviiaa  ddeellllaa  pprreegghhiieerraa  ddeell

ffiilloossooffoo  iinnccooggnniittOO
                                                                                                        EElleennaannddrroo  XXII



Sovrano    ordine
✡

Gnostico Martinista

6   Ecce Quam Bonum                      Dicembre 2025

purificazioni, astinenze e letture meditata sui 
Salmi Penitenziali. Tutto questo prima, durante e 
dopo la pratica teurgica; la quale niente potrebbe, 
nella visione del Martinez, se non corroborata da 
questa ginnastica fisica, mentale e spirituale. 
Ritengo che ciò sia sufficiente per porre in silenzio 
ogni farneticazione in merito al prevalere di una 
via rispetto all’altra.

Già abbiamo detto come la via della preghiera di 
Louis-Claude de Saint-Martin nasca dal pensiero 
rettificato, all'interno di un quadro di purificazione 
integrale (corpo-mente-anima) ed è quindi a pieno 
titolo solare; laddove il cuore è quel tempio 
dell'uomo in edificando, dove sarà intronizzato il 
VERBO-CRISTO questo spirito particolare 
(similare all'Eone gnostico) che giunge a 
santificare colui che è già è santo.

Vorrei tornare adesso su di un punto che abbiamo 
già sfiorato in precedenza, ma che trovo 
ulteriormente utile proporre nuovamente 
all'attenzione del lettore. La via che propone 
Louis-Claude de Saint-Martin trova esplicazione 
in un intimo e perenne dialogo fra l'uomo e il 
Divino, ed essa è percorribile da ogni autentico 
cristiano2 a prescindere dalla sua appartenenza a 
sette o a religioni che da questa forma spirituale si 
sono sviluppate. Ancora una volta questo suo 
pensiero trova corrispondenza in quello del 
mistico luterano.

«Infine, è possibile che vi siano molti cattolici che 
non possono giudicare ancora ciò che è il 
cristianesimo; ma è impossibile che un vero 
cristiano non sia in condizione di giudicare che 
cos’è il cattolicesimo, e ciò che dovrebbe essere» 
(Il Filosofo Incognito, Opere Postume)

Sotto questo aspetto il suo Maestro nobile fu 
alquanto più esplicito:

“Un animale che entra in chiesa ne uscirà ancora 
animale, quale che sia la cerimonia a cui è stato 
presente. “Jakob Böhme

Volendo dare un significato estensivo a tale 
affermazione, comune alla prospettiva di entrambi 
i mistici, è necessario non lasciarla inopinatamente 
prigioniera del conflitto fra religione e spiritualità. 
Essa può essere rivolta a tutti coloro che ritengano 
sufficiente un semplice "fare" o una semplice 
appartenenza per essere “salvi” o “iniziati” o 
“redenti”, a discapito di un reale lavoro di 
confermazione all’interno di detta via. 
Semplicemente si è perché agiamo e non perché ci 
presentiamo come tali. In questo nostro particolare 
ambito, il Filosofo ritiene che l’unica aspirazione a 
cui deve tendere l’uomo, sia quella di compiere in 
se stesso una vera operazione di trasmutazione 
alchemica spirituale. Essa conduce al risanamento 
dell’uomo, attraverso la discesa dello Spirito di 
Verità. Questo Cristo è il Verbo; questo Cristo è la 
parola; questo Cristo è il pensiero rinnovato e non 
più reattivo e legato alle contingenze e 
solleticazione delle cose di questo mondo. 
Essendo la Parola elemento vivificante, che ogni 
autentico cristiano deve cogliere e raccogliere in se 
stesso, non può essere legata al potere di una casta 



Sovrano    ordine
✡

Gnostico Martinista

7   Ecce Quam Bonum                      Dicembre 2025

sacerdotale, ma essere espressione dell’Uomo di 
Desiderio stesso. La parola dell’anima dell’uomo è 
la preghiera, e la suprema preghiera è quella che si 
unisce alla preghiera divina.

Orbene questa preghiera di cui lungamente 
abbiamo trattato, di cui abbiamo ammirato le 
pregevoli parole del maestro, quali caratteristiche 
assume nel suo intendimento? È essa lamento e 
supplica in un rapporto fra devoto e oggetto di 
devozione? È essa l'invocare l'intervento divino, 
tramite la Sua persona o i Sui intermediari o la sua 
Grazia e Benevolenza? È essa l'evocare su questo 
nostro piano il divino medesimo? È essa atto di 
compimento sacerdotale, durante la celebrazione 
di un Culto? È essa parola terapeutica volta ad 
essere balsamo per l'anima e linimento per le 
doloranti membra? È essa il vagito dell'Uomo 
rendente lode e rinato dalle acque battesimali dello 
Spirto? È essa il flebile e nostalgico anelito alla 
regalità perduta, di cui versa nella miseria? È essa 
l'estremo scudo con cui pararsi dai colpi degli 
avversari? È essa la fiammeggiante spada di San 
Michele con cui adempiere la volontà divina? È 
essa amorevole insegnante, atta a colmare 
l’ignoranza in cui versa l’uomo? È essa l'agente 
misterioso che nel matraccio filosofico e spirituale 
Opera e Tutto Trasmuta? Ebbene amici e fratelli 
miei, vi dirò che la preghiera del Filosofo 
Incognito è tutto questo e ancor di più, in quanto 
nell'integrità del copro vivente, vi è una forza assai 
maggiore che nella semplice sommatoria delle 
membra scisse. Essa è la pienezza del sacerdozio; 
essa è il verbo del Sacerdote che parla 
all’assemblea e la sua parola è il verbo divino.

Ebbene dopo aver tratteggiato la continuità “di 
fine” fra Martinez e Saint-Martin e la dimensione 
integrale della preghiera del Filosofo, giungiamo 
finalmente alla prassi che quest’ultima deve 
coniugare.

La prima questione è se il Filosofo Incognito 
utilizzasse la preghiera monologica oppure no. 
Sappiamo che la preghiera monologica, che 
abbiamo incontrato in precedenza, è costituita 
dalla ripetizione ritmata della parola Gesù (o 

Cristo). Questo ritmo investe integralmente 
l’orante, e nelle sue forme maggiormente 
complesse, al contempo maggiormente proficue, 
crea un’assoluta coincidenza fra respiro, parola e 
battito cardiaco (è sul cuore che l’orante ripone la 
propria presenza attiva). Questo passo, tratto 
dall’Uomo Nuovo, pare avvalorare la tesi che 
Louis-Claude de Saint-Martin impiegasse anche 
tale preghiera, in accordo con le sue osservazioni 
in merito all’isolamento che l’orante deve 
ricercare, nelle sue pratiche.

 Quando vuoi offrire il tuo sacrificio sull'ara della 
rigenerazione spirituale per rendere Santo il tuo 
essere, purificarlo e colmarlo dei tesori dell'amore, 
implora il nome del Figlio, invoca il nome del 
Figlio, evoca il nome del Figlio, unisciti nel nome 
del Figlio, e il tuo cuore sarà trasformato in ostia 
di consolazioni ... "(Louis-Claude de Saint-Martin, 
L’Uomo Nuovo.)

Oltre a suggerire la traccia della preghiera 
monologica, il Filosofo sottolinea la plenitudine di 
questa potente preghiera, che trova nel Cristo 
l’unico elemento di contemplazione e di 
ostentazione. È questa la preghiera Suprema che 
sovente Saint-Martin suggerisce? Troviamo 
nuovamente attinenza fra il pensiero del Filosofo 
Incognito con quello espresso dalla scuola 
alessandrina, quando nel Vangelo di Filippo 
troviamo scritto:

” Un solo nome non è pronunciato nel mondo: il 
nome che il Padre ha dato al Figlio. Esso è al di 
sopra di tutto. È il nome di "Padre", perché il 
Figlio non diventerebbe Padre qualora non avesse 
rivestito sé stesso del nome di "Padre". Questo 
nome coloro che lo posseggono lo intendono in 
verità, ma non lo pronunciano. Invece coloro che 
non lo posseggono non lo intendono. Ma la Verità 
ha espresso dei nomi nel mondo a questo motivo: 
che non è possibile apprendere senza nomi. La 
Verità è unica e molteplice, e a nostro vantaggio, 
per insegnarci, per amore, quella Unica, attraverso 
molte.”



Sovrano    ordine
✡

Gnostico Martinista

8   Ecce Quam Bonum                      Dicembre 2025

Potrebbe, Saint-Martin, essere venuto a 
conoscenza della tecnica legata al potere della 
ripetizione singola, durante i suoi lungi viaggi 
all’estero e i suoi contatti con le più diverse 
articolazioni della fede e della prassi cristiana. 
Nondimeno l’evidenza delle sue letture, ci 
conducono ad intuire una conoscenza, la sua, 
profonda di ogni aspetto dell’arte della preghiera. 
Al contempo scritti come “Le Dieci Preghiere” ci 
suggeriscono come il nostro autore ricercasse nella 
preghiera, o meglio in alcune sfumature della 
medesima, anche la composizione poetica; una 
sorta di variegata Ode che potrebbe apparire come 
l’esplicazione delle sfumature dell’anima, 
dell’intelletto e del desiderio dell’orante sospeso 
fra la propria misera natura e il divino ancora 
celato.

Questa preghiera, questa intima comunicazione, 
doveva avere natura silenziosa oppure doveva 
essere verbale? doveva vibrare nell’aria e nello 
spazio, oppure doveva risuonare nelle corde 
dell’intimo silenzio?

Nell’antologia che abbiamo letto, scorgiamo come 
il Filosofo Incognito impiegasse entrambe le 
modalità, anche se sembra trasparire una certa 
predilezione per la forma verbale della preghiera. 
Egli suggerisce come la preghiera silenziosa, che 
assume il tratto della sofferenza e dell’umiltà, 
abbia carattere volto alla “difesa” e alla 
“ricezione” del balsamo vivificatore del divino. La 
preghiera orata, verbale, ha connotato di potenza, 
di combattimento spirituale contro gli agenti della 
separazione, avversi al grande giubileo dell’anima 
umana.

185. Si è sovente domandato se la preghiera 
mentale3 fosse maggiormente efficace 
relativamente che la preghiera verbale. Si può 
rispondere che la preghiera mentale ha forza 
difensiva e forse anche attrattiva nel bene, e che 
questo solo la rende buona ed utile; ma la 
preghiera vocale, oltre a queste stesse qualità, 
raccoglie ancora quello di essere offensiva e di 
abbattere il nemico, il che le dà la superiorità sulla 
prima. Ma bisogna saper scegliere il tempo 

dell'una e dell'altra4.

667. Quando il tuo cuore è ricolmo di Dio, 
impiega la preghiera verbale, che sarà allora 
l'espressione, come dovrebbe sempre essere, dello 
Spirito. Quando, al contrario, il tuo cuore sarà 
freddamente arido, impiega la preghiera silenziosa 
e concentrata, è lei che darà al tuo cuore il tempo e 
il modo di riscaldarsi e di riempirsi.

Trasudano queste parole della grande 
comprensione dei meccanismi, delle qualità e della 
possanza della preghiera come “parola di potere” 
attraverso cui sortire mutamenti sul piano del 
microcosmo uomo. Un potere atto a imprimere 
forza laddove sia necessaria, a profondere 
unguento sulle ferite interiori e olio consacrato 
sulla corona del cuore. La comprensione, e 
soprattutto la pratica, di queste scarne frasi, 
conduce all’esercizio di un effettivo potere, il 
quale sancisce il passaggio dall’essere iniziato 
all’essere adepto.

Infine quale preghiera deve essere utilizzata? 
Quella che troviamo nei testi religiosi, quella della 
nostra infanzia, quella della saggezza popolare o 
altra? Ancora è il Filosofo Incognito che risponde, 
suggerendo così la forma enunciativa e relazione 
delle parole che andranno a comporla.

“Ma quando la preghiera raggiunge davvero 
questo fine così sublime? È quando noi riusciamo 
a fare delle preghiere che pregano esse stesse in 
noi e per noi, e non di quelle preghiere che 
dobbiamo sorreggere da tutti i lati, attingendole da 
formule o da ricordi ed abitudini dello scrupolo e 
dell’infanzia “

Del resto il vero iniziato ai misteri, l’adepto, è 
colui che è stato fornito in gioventù degli 
strumenti e dei rudimenti dell’arte, poi ha espresso 
il proprio genio e ha costruito i propri strumenti 
nel suo essere uomo ed infine, maturo e saggio, ha 
compreso che non vi è strumento alcuno.



Sovrano    ordine
✡

Gnostico Martinista

9   Ecce Quam Bonum                     Dicembre 2025

1 Ho già indicato nell’introduzione di questa 
ricerca come la distinzione fra la cosiddetta via 
umida e via secca, sia una questione priva di senso 
alcuno per il praticante e da annoverarsi negli 
sforzi dialettici di menti svagate e sofisticate. Al 
contempo ho rimarcato che se anche dovessimo 
per errore abbracciare siffatta labile distinzione, si 
dovrebbe annoverare la via del Filosofo Incognito 
all’interno della secca, in quanto essa trova perno 
nel pensiero, nella parola, e successivamente si 
insedia nel cuore.

2 "Il vero cristiano non appartiene a nessuna setta 
particolare. Può partecipare alle cerimonie di 
qualsiasi setta e non appartenere a nessuna. Egli 
possiede una sola scienza, che è Cristo entro di lui; 
ha un solo desiderio, fare il bene“ Jakob Böhme

3 silenziosa

4 La preghiera come scudo e come arma; quanto 
di più lontano in queste parole da una semplice 
visione devozionale della medesima.



Sovrano    ordine
✡

Gnostico Martinista

10   Ecce Quam Bonum                      Dicembre 2025

COLLINA SILENTIUM

Il martinismo nasce contemporaneamente alla 
fisica quantistica;
sembra una coincidenza stramba invece sono due 
linee di pensiero di grande rilevanza che, diverse 
solo in apparenza, convergono verso una visione 
più ampia della illusorio mondo nella quale 
viviamo e del quale potremmo avere maggiore 
possibilità di controllo attraverso quella 
dimensione parallela alla nostra che appartiene 
all'anima e al mondo astrale. 
Alla base del pensiero martinista noi manteniamo 
da sempre come riferimento  Jacob Böhme (1575-
1624), Martinez de Pasqually (1727-1774), Louis 
Claude de Saint-Martin (1743-1803) e  Papus 
(1865-1916) che ne raccoglie l'eredità e crea in 
Francia l'Ordine Martinista nel 1884.
Proprio in quel momento storico iniziano i 
prodromi della fisica quantistica con la prova 
dell'esistenza della “invisibile” radiazione 
elettromagnetica (Maxwell e Hertz 1886) che 
rivoluziona ogni pregresso concetto perché mette 
al centro di tutto l'energia degli atomi e della Luce 
che li compongono posti alla base, infinitamente 
piccola, del mondo della materia.
Louis Claude de Saint Martin, quando ci dice che 
si può comprendere la Natura attraverso l'Uomo 
ma non l'Uomo attraverso la Natura, ci insegna 
una diversità ontologica che non possimo ignorare 
perché noi, contrariamernte agli animali, siamo la 
proiezione di noi stessi su due piani dimensionali 
distinti.
La fisica quantistica può essere utile per meglio 
comprendere le dinamiche che compongono e 
formano l'essere umano e come primo passaggio 
dobbiamo considerare di trovarci all'interno di un 

sistema di energia pura che possiamo anche 
chiamare Luce.
Questa energia pura in un sistema infinito ed 
eterno può coagulare, perdendo potenza, e questa 
coagulazione con perdita di potenza, questo 
turbamento del sistema, inizia a formare la 
materia, proprio come il turbamento di Sofia 
gnostica con la sua uscita dal sistema eonico di 
Luce perfetta. 
Il quadro che viene offerto dallo gnosticosmo 
storico, e non solo, è di energia/luce purissima, 
eterna, infinita ed increata che corrisponde 
all'Essere Supremo e Immanifesto perchè 
all'interno di questa eternità e di questo infinito 
possiamo trovare tutta la forza, la potenza e la 
grandezza di un Essere Supremo che non può che 
essere, per noi, Immanifesto.
Mano a mano che questo infinito sistema 
energetico, che definiamo Pleroma, scema e 
dimunisce di potenza, coagula e crea, a un livello 
più basso, un mondo astrale nel quale troviamo gli 
Eoni, dei quali a noi interessa soprattutto Sofia, in 
parte spirituale e in parte astrale, quindi in parte 
purissima e in parte decaduta e coagulata, che 
scende a cercare il Padre, il Dio, La Fonte, ma 
disorientata va in direzione della foce, perdendo 
ancora di più accesso alla sua parte spirituale, 
incrementando così la sua parte astrale.
La sofferenza che ne deriva è tale da generare la 
Materia, quindi la Materia nasce dalla somma 
dello Spirito con la sua parte astrale che dallo 
Spirito è generata e a cui è subordinata.
Per meglio capire possiamo avere un corpo 
spirituale senza avere corpo astrale e fisico, 
possiamo avere un corpo spirituale e un corpo 
astrale senza avere un corpo fisico, possiamo avere 
un corpo spirituale, uno astrale e uno fisico 

  
ppootteennzzaa  ddeell  ppeennssiieerroo

mmaarrttiinniissttaa  

EErrmmeess  SS::::::II::::::II::::::



Sovrano    ordine
✡

Gnostico Martinista

11   Ecce Quam Bonum                      Dicembre 2025

(individuo) ma non l'inverso, per cui non possiamo 
avere un corpo fisico senza un corpo astrale e un 
corpo spirituale.
Il corpo spirituale esisterà sempre, il corpo astrale 
solo per quanto funzionale al corpo spirituale e un 
corpo fisico dipendente dai primi due, a prescidere 
dai livelli di consapevolezza dell'individuo.
Ecco perché non è da escludere che gli antichi 
sacerdoti di grandi religioni, ben consapevoli di 
questa dinamica, siano potuti vivere centinaia di 
anni come ci raccontano le sacre scritture.
Com'è possibile? E' possibile, cioè non 
impossibile, proprio perché il corpo astrale e il 
corpo spirituale sono ciò che producono il corpo 
materiale e lo alimentano di energia sublime per 
cui basterà trovare il modo di rigenerare il corpo 
astrale per avere la rigenerazione anche del corpo 
di materia.

Come sostiene appunto il chimico e matematico 
Corrado Malanga che sta facendo ricerche 
approfondite sulla funzione reale delle piramidi 
dell'Antico Egitto che sembrano essere state 
costruite proprio con questa finalità.
Nei suoi studi c'è un particolare estremamente 
importante, di cui ce ne parla ampiamente Jacob 
Böhme, che mette al centro di tutto il mondo 
spirituale.
Jacob Böhme, che per suo dono divino riesce a 
vedere oltre al corpo fisico,  vive una connessione 
così forte con gli altri Corpi da rendergli la vita 
terrena molto difficile, riuscendo a vedere il 
mondo spirituale nelle sue infinite sfumature 
sovrapposto a quello terreno, sul quale tenta di 
illuminarci con le parole, quindi con tutti i limiti e 
difficoltà degli strumenti del mondo della materia, 
e a farli comprendere  anche a chi non vede.
Per Böhme fondamentalmente è il mondo dello 
spirito che prevale su tutto, da cui se ne deduce 
che Dio, Essere Supremo e Immanifesto, prevale 
su tutto.

Martinez de Pasqually ci racconta, nel suo celebre 
Trattato sulla Reintegrazione degli Esseri, di un 
illusorio universo di materia apparente, quasi 200 
anni prima di Planck, Bohr, Heisenberg e 
Schrödinger i quali presero anche il Nobel per la 

fisica, mentre il Pasqually è ancora oggi additato 
dai suoi detrattori come un faccendiere per 
sminuirne alla moltitudine il suo grande valore di 
mistico e teurgo.
Louis Claude de Saint-Martin con il suo pensiero, 
sempre in continua evoluzione anche in mezzo agli 
orrori della rivoluzione francese, ci invita 
all'Amore incondizionato nei confronti di Dio 
come via di salvezza, non solo personale ma 
universale.

La fisica quantistica agli inizi del XX secolo si 
preoccupa solo timidamente di insinuare 
trasversalmente un germe di spiritualità attraverso 
il dubbio sulla consistenza e composizione della 
materia, facendo attenzione a non utilizzare il 

termine spirituale che avrebbe potuto offendere i 
sensibili animi dei materialisti più accaniti.

Coglie Papus lo spirito di apertura al mondo 
invisibile, anche anticipandolo abbondantemente, 
creando in Francia l'Ordine Martinista (1884) per 
costruire un tramite tra le dimensioni materiali, 
astrali e spirituali utilizzando il punto di vista di 
una creatura consapevole.
Le preghiere che noi pronunciamo alimentano il 
corpo animico che dà buone energie al corpo fisico 
il quale si riflette nella superna dimensione astrale 
la quale, accogliendo le emissioni di tutti i corpi 
terreni, accumula tutto ciò che è Bene/equilibrio e 



Sovrano    ordine
✡

Gnostico Martinista

12   Ecce Quam Bonum                      Dicembre 2025

tutto ciò che è Male/squilibrio, rispondendo a ciò 
che gli perviene: “come sopra, come sotto” per 
citare La Tavola Smeraldina di Ermete Trismegisto 
di cui alcuni frammenti sono stati trovati, non 
casualmente, assieme ai testi gnostici a Nag 
Hammadi nel 1945.

Quindi, direttamente o indirettamente, il corpo 
spirituale ha prevalenza su tutto, dentro e fuori di 
noi, e lo può fare e con talmente tanta forza da 
riuscire a modificare o a cancellare sia il corpo 
fisico che il corpo astrale, per cui è fondamentale, 
in questa dimensione terrena, prenderne coscienza 
e conoscenza.
La rivoluzione quantistica, d'altro canto, si basa 
sull'assunto che in un di un sistema di energia può 
esistere un campo all'interno del quale si forma il 
tempo e lo spazio, che è quindi finito, intimamante 
legato al campo nel quale si è generato.
Noi siamo un campo di energia nel quale esiste, al 
nostro interno, sia lo spazio che il tempo: non fuori 
di noi ma dentro di noi.
Prima della fisica quantistica si credeva 
esattamente l'opposto, ovvero che lo spazio e il 
tempo fossero esterni al nostro essere per cui 
vivevamo in un sistema di energia, di spazio e di 
tempo: non è così.

Modificando i parametri interno al nostro campo 
di energia nel rispetto delle priorità e delle 
dipendenze, attraverso ciò che facciamo in questo 
piano dimensionale con le nostre scelte e le nostre 
azioni, il corpo fisico e il corpo astrale poi, della 
stessa sostanza del mondo astrale, se infelice per le 
nostre scelte e le nostre azioni, renderà tutto il 
mondo terreno altrettanto infelice, e forse anche di 
più, per l'effetto amplificatore del pendolo 
energetico che ci tiene tutti in contatto; su questo 
aspetto ne tratta ampiamente Rudolf Steiner 
(1861-1925) nei suoi scritti e nelle sue conferenze.

La potenza del martinismo sta proprio nell'avere 
nella sua ossatura portante l'Amore per Dio di 
Jacob Bohme, il pensiero astrale e spirituale di 
Martinez de Pasqually e di Louis Claude de Saint-
Martin, e la maturazione attraverso la mente 
poliedrica e fertile di Papus con la sua capacità di 

diffusione delle idee attraverso una spiccata 
umanità.
Il campo che rappresenta noi stessi è però un 
campo nel quale esiste lo spazio e il tempo ma che 
fornisce all'essere umano la possibilità di esistere 
in un sistema di energia che potrebbe essere 



Sovrano    ordine
✡

Gnostico Martinista

13   Ecce Quam Bonum                      Dicembre 2025

visualizzato in concreto come una sfera in contatto 
tangente con tante altre sfere collegando così più 
campi energetici diversi ma simili, uniti da una 
condivisione di spazio e di tempo.

E' importante sottolineare l'aspetto della 
limitatezza temporale di questo campo e che tutto 
quanto abbiamo di percepito della storia in realtà 
esiste soltanto nel nostro perimetro esistenziale.
La nostra mente sembra avere dei blocchi che non 
ci consentono la percezione consapevole di alcuni 
aspetti legati alla nostra esistenza come se fossero 
dei dogmi indiscutibili: per esempio, è inspiegabile 
la nostra esistenza terrena legata al dato logico di 
essere il frutto dell'unione tra un padre e una 
madre che generano un figlio. E questo è 
assolutamente certo, per cui io avrò due genitori in 
seconda generazione, 4 nonni in terza generazione, 
8 bisnonni in quarta generazione, 16 trisnonni in 
quinta generazione e così via.
Il problema di questa piramide generazionale è che 
se considero una generazione ogni 25 anni, i miei 
antenati del 1250, quindi ai tempi di Fibonacci 
dovrebbero matematicamente essere stati 
2.147.483.648, cosa ovviamente impossibile anche 
perché nei precedenti 50 anni cioè nel 1200, il 
numero sarebbe salito a oltre 8.000.000.000 di 
persone: e questo ci dice la matematica e la 
biologia umana per la quale da 2 nasce sempre 1. 
E' chiaro ed evidente che qualcosa non torna ma 
non si comprende bene cosa. Ecco il blocco di cui 
sopra, riferendomi al perimetro esistenziale e alla 
nostra personalissima percezione della storia a cui 
aggiungerei il teatro comune, sempre di materia 
apparente, nel quale condividiamo con gli altri 
esseri umani viventi spazi ed emozioni.

Ecco essenziale il ruolo rettificatore della potenza 
del pensiero, alimentato dalla preghiera, che ha un 
effetto amplificatore per la sequenza rituale che ne 
determina la struttura, attraverso la quale è 
possibile riuscire ad interferire positivamente con 
la dimensione che ci separa, e al contempo ci 
unisce, al mondo dello Spirito con un ruolo ben 
preciso.
E' il tema dei giusti che in Genesi Capo XVII – 32 
viene presentato con un messaggio riservato a chi 

è capace d'intendere. Nel mondo del politicamente 
corretto viene infatti interpretato sotto il profilo 
ideologico di odio omofobico andando a tradire un 
significato profondo evidentissimo: “Per amore 
dei dieci non la distruggerò”, ovvero veniamo 
informati che dieci giusti rimetteranno il danno 
animico, e quindi astrale, di migliaia di empi, per 
evitare ciò che oggi appare inevitabile, come in 
Genesi XIX – 24 “Il Signore adunque piovve 
sopra Sodome e Gomorra zolfo e fuoco dal cielo”.

Quello che sto cercando di spiegare è che solo una 
istituzione iniziatica e spirituale come il 
Martinismo, nella quale nessuno chiede, nella 
quale si dà attraverso il nostro Amore verso Dio, 
nella quale nessuno è obbligato ad aderire, nella 
quale si è potuto effettuare l'unica possibilità di 
libero arbitrio scegliendo di stare con i giusti, 
dimostrandolo coi fatti, è l'unica via di salvezza 
per un mondo in rovina e se qualcuno pensasse di 
non fare la differenza perché tanto uno vale poco, 
si ricordi  Genesi XVII – 32: “Per amore dei dieci 
non la distruggerò”.
Ecco il potere della preghiera che, da un campo di 
energia limitato solo dallo spazio e dal tempo, 
genera pensieri purificatori in una dimensione da 
cui tutto nasce e da cui tutto potrebbe morire.
Il potere più grande.

Ermes S:::I:::I:::



Sovrano    ordine
✡

Gnostico Martinista

14   Ecce Quam Bonum                      Dicembre 2025

Louis Claude de Saint-Martin, nascendo ad 
Amboise nel 1743, visse i suoi primi anni in 
periodo glorioso per la Francia che con Luigi XIV 
si era imposta come potenza dominante 
dell’Europa, ma assistette anche alla decadenza di 
tale potenza, da prima con le sconfitte in numerose 
guerre combattute contro l’impero che videro la 
loro conclusione nel trattato di Aquisgrana, e poi 
con la disfatta della guerra dei sette anni dove la 
Francia perse tutte le sue colonie nord-americane. 
Infine fu spettatore/attore alla Rivoluzione 
Francese scoppiata nel 1789 alla quale aderirà con 
pieno spirito fino a fare la guardia come soldato 
semplice, presso la torre del Tempio, allo stesso 
Luigi XVI; morì in piena epoca Napoleonica.
La sua epoca fu fortemente influenzata dal 
pensiero di personaggi del calibro di Montesquieu, 
Diderot, Voltaire, Rousseau, De Condorcet, 
Helvétius, e gli enciclopedisti; era un epoca votata 
verso l’illuminismo e il razionalismo più estremo 
che rappresenta l’humus che evolverà verso 
l’estremismo ateo della Rivoluzione Francese.

La Massoneria in Francia nel XVIII secolo
Per quanto riguarda l’aspetto latomistico 
dell’epoca in esame nell’ambito della massoneria 
francese era in piena fioritura lo scozzesismo che 
mosse il primo passo con il discorso di Ramsay 
del 1737. Ramsay vedeva nella massoneria una 
continuazione degli antichi Ordini Cavallereschi, e 
dei Templari in particolare. In realtà non creò alti 
gradi direttamente, ma pose le basi sulle quali 
fiorirono tutta una serie di Riti più o meno 
fantasiosi che ebbero più o meno successo. In 
Francia dal 1740 fino al 1771 progressivamente si 
vide le scissione di numerose Logge dalla Loggia 
Madre del Mondo di Londra sia per lo spirito 

spiccatamente cristiano della massoneria Francese 
(Nessuno sarà ricevuto nell’Ordine, dichiarano gli 
statuti stampati nel 1742, se non ha promesso e 
giurato inviolabile fedeltà alla religione, al re, e ai 
buoni costumi), sia per il pullulare di alti gradi che 
nella maggior parte delle volte non avevano alcuna 
base esoterica e neppure storica. Queste due 
caratteristiche non poteva certo essere compatibili 
con il rigore teistico-protestante della Massoneria 
inglese.
Gli alti gradi furono creati, spesso inventati, dalle 
numerose aggregazioni massoniche caratterizzate 
tutte da un singolo fratello ispiratore. Sicuramente 
una forte spinta fomentatrice di tale situazione fu 
data dal “partito gicobita” che auspicava la 
restaurazione degli Stuart sul trono d’Inghilterra. 
Fra tutti i riti spicca nel 1758 sotto la grande 
maestranza di Louis de Bourbon-Condé, Conte di 
Clermont, il Rito di Clermont, con sede principale 
a Lione e Marsiglia, di cui non conosciamo i 
rituali, ma che ebbe un ruolo fondamentale nello 
sviluppo della Massoneria degli alti gradi. 
Sappiamo, infatti, che quivi ricevette gli alti gradi 
templari il barone von Hund (1744) fondatore 
della Stretta Osservanza Templare. Lo sesso Rito 
si costituirà, forse cooptando altre logge scozzesi, 
nel Consiglio d’Imperatori d’Oriente e 
d’Occidente da cui poi originerà il Rito di 
Perfezione di Heredom di 25 gradi, vero nucleo 
fondante del Rito Scozzese Antico ed Accettato 
che nascerà poi nel 1801 a Charleston grazie a 
Alexandre de Grasse-Tilly e Henry Franken.
Nelle Logge entrava prevalentemente la nobiltà 
francese annoiata dall’esilio dorato in cui l’aveva 
rinchiusa Luigi XIV per cercare un “riscatto 
cavalleresco”; e proprio per questo i nomi scelti 
per i gradi suonavano così altisonanti. (Cavaliere 

Saul S:::I:::I:::

lloouuiiss  ccllaauuddee  ddee  ssaaiinntt--mmaarrttiinn  
ee  llaa  mmaassssoonneerriiaa



Sovrano    ordine
✡

Gnostico Martinista

15   Ecce Quam Bonum                      Dicembre 2025

del Real Arco, Principe di Gerusalemme, 
Cavaliere d’Oriente e d’Occidente, Gran 
Commendatore del Tempio, ecc.). Ma non solo, la 
Massoneria era attrattiva anche per una classe 
borghese spesso ricca, ma senza il crisma della 
nobiltà, che cercava una sua “visibilità” ed il suo 
riscatto nelle Logge dove poteva lavorare fianco a 
fianco con i nobili in una sorta di falsa 
uguaglianza. E questo spiega anche l’uso, se non 
l’abuso, delle spade nelle logge scozzesi, infatti a 
quel tempo il portare la spada al fianco era 
sinonimo di nobiltà. Infine le Logge erano piene di 
abati, canonici, oratoriani, benedettini, 
cistercensi… che spesso raggiungevano anche la 
carica di Venerabile. Addirittura nel 1776 la 
Loggia “Perfetta Unione” (Rennes) e nel 1782 la 
Loggia “Amicizia alla Prova” (Narbona) erano 
composte di soli membri del clero. In quegli anni 
la commistione di Logge e religione in Francia era 
tale che spesso le Logge stesse, grazie alle 
elemosine che raccoglievano, erano in grado di 
organizzare cerimonie religiose in pompa magna, 
il tutto facendosi beffe della scomunica di 
Clemente XII, e Benedetto XIV.
Inizialmente nelle Logge convivevano i gradi 
azzurri (Apprendista Compagno e Maestro che si 
rifacevano alla massoneria di stampo 
anglosassone), con gli alti gradi scozzesi; ma nel 
1772 divenne Gran Maestro della Gran Loggia di 
Francia Louis Philippe Joseph d’Orléans, duca di 
Chartres, il futuro “Philippe Egalité”, il quale, con 
l’aiuto di Lalande (fondatore e Mastro Venerabile 
della loggia “Nove Sorelle”) istituì una netta 
distinzione fra i gradi azzurri e gli alti gradi; in 
questo modo i gradi azzurri divennero comuni per 
tutti i Riti e solo chi aveva ottenuto il grado di 
Maestro, poteva accedere ai gradi superiori. Una 
cosa banale agli occhi nostri, ma sicuramente 
banale non era nel caos della massoneria di quegli 
anni. Un altro fatto non trascurabile anche perché 
rappresenta una cesura definitiva e netta con 
Londra fu la costituzione della cosiddetta 
Massoneria d’Adozione nella quale era prevista 
anche l’iniziazione femminile.
Tanto per dare una idea dell’esplosione delle 
Logge in Francia riporto questo schema proposto 
da Serge Huttin:

1771 Il Grande Oriente di Francia ha 41 Logge a 
Parigi, 169 in provincia, 11 nelle colonie, 5 
all’estero più 31 Logge militari; nel 1778 della 
stessa Obbedienza vi saranno: 102 Logge a Parigi 
e 247 altrove (nelle province, reggimenti e 

colonie).
1776 La Massoneria francese raggruppa 30˙000 
fratelli in 300 Logge.
1787 Più di 700 Logge massoniche con almeno 
70˙000 iniziati di ogni grado.

Louis Claude de Saint-Martin
Saint-Martin rifugge invece il pensiero dominante 
dell’epoca per affrontare una via più “mistica”, 
diventò infatti allievo di Martinez de Pasqually che 
a Lione aveva creato un Rito Massonico 



Sovrano    ordine
✡

Gnostico Martinista

16   Ecce Quam Bonum                      Dicembre 2025

denominato Ordine dei Cavalieri Massoni Eletti 
Cohen, nucleo fondante del futuro Rito Scozzese 
Rettificato, la cui pratica viene definita 
Martinezista.
Saint-Martin rassegnò le dimissioni dall’esercito e 
si trasferì a Lione sede della Loggia a cui gli Eletti 
Cohen erano affiliati. A Lione abitò insieme a 
Jean-Baptiste Willermoz anch’egli discepolo di de 
Pasqually.
Dom Martinez de Pasqually era di origini ebree, 
ma convertito al cristianesimo, questa sua origine 
fa sì che il suo pensiero sia sempre fortemente 
legato alla sua tradizione. Scrisse il Trattato sulla 
Reintegrazione degli Esseri, a forte connotazione 
ebraica, nel quale esponeva la sua dottrina e che 
rappresentò la base per l’esoterismo degli eletti 
Cohen. Il testo, che gli adepti dovevo trascrivere a 
mano in quanto era proibito riportalo a stampa. ha 
un forte carattere docetico come un insegnamento 
morale per gli adepti; spesso previene le stesse 
domande che i discepoli possono porre, ma 
talvolta è confusionario, slegato e sgrammaticato; 
probabilmente gran parte dei difetti dipendono dal 
fatto che l’autore non lo ha mai completato.
De Pasqually fonda numerose Logge nel sud della 
Francia, una anche a Parigi, ma la Loggia Madre è 
senza dubbio quella di Lione (principale centro 
latomistico in quegli anni) della quale facevano 
parte De Saint-Martin e J.B Willermoz.
L’Ordine era strutturato in quattro livelli (o 
Classi):
Classe Simbolica suddivisa nei gradi di 
Apprendista, Compagno e Maestro.
Classe del Portico suddivisa nei gradi di 
Apprendista Eletto Cohen, Compagno
Eletto Cohen, Maestro Eletto Cohen
Classe del Tempio suddivisa nei gradi Maestro 
Eletto Perfetto, Gran Maestro
Architetto, Grande Eletto di Zorobabele
Classe del Santuario con l’unico (ed ultimo) grado 
di Reau-Croix (R+).
La Classe Simbolica, come abbiamo visto, si 
appoggiava alla massoneria azzurra dalla quale de 
Pasqually cooptava quei fratelli che riteneva degni 
di appartenere al suo ordine.
L’insegnamento del rito nella Classe del Portico si 
basava per gran parte sul libro del.fondatore 

dell’ordine, il Trattato sulla reintegrazioni degli 
Esseri, nella fattispecie l’Apprendista Eletto 
Cohen deve vivere la metastoria di Caino, il 
Compagno quella di Abele, il Maestro quella di 
Noe.
Col conseguimento del grado di Maestro Cohen 
termina la fase dell’iniziazione per passare alla 
vera e propria ordinazione sacerdotale con 
l’assegnazione del nome iniziatico e dello spirito 
custode. Con questo grado l’adepto deve iniziare 
le operazioni teurgiche quotidiane.
Con il conseguimento dell’ultimo grado di Reau-
Croix si raggiunge il sigillo indelebile della 
Reintegrazione.
Il pensiero di de Pasqually, pur presentando della 
analogie con quello dello svedese Swedemborg, se 
ne allontana in quanto proponeva una maggiore 
operatività con atti liturgici e teurgici volti a 
scongiurare il male ed evocare le potenze celesti 
che furono la matrice dell’uomo, verso le quali 
bisogna ritornare mediante il processo di 
reintegrazione. «Ovviamente un simile processo di 
purificazione e di sublimazione non può svolgersi 
subitamente e i diversi gradi stabiliti da Cohen 
avrebbero appunto lo scopo di risvegliare 
nell’affiliato la coscienza degli archetipi, 
permettendogli, in un secondo tempo, di 
comunicare con essi. Le principali operazioni degli 
Eletti Cohen comprendono in sintesi: un culto 
d’Espiazione, il culto di Grazia, gli Scongiuri 
contro i Demoni, il culto di Conservazione e di 
Accrescimento, gli esorcismi contro le guerre, il 
rito d’Opposizione ai Nemici della Luce, le liturgie 
per ottenere le virtù spirituali e la discesa dello 
Spirito Divino, i culti per l’espansione 
dell’Armonia Universale e la cerimonia annuale di 
raccordo con le opere divine».
De Pasqually non completò la sua opera di 
insegnamento e di proselitismo, ma probabilmente 
completò la sua opera personale di reintegrazione, 
in quanto nel 1772 si ritirò in missione mistica a 
Santo Domingo e scompare dalla scena iniziatica 
europea, pur continuando la sua pratica teurgica. 
Di fatto quando De Pasqually si ritirò nessun altro 
fratello Eletto Cohen aveva raggiunto il grado di 
Reau-Croix rendendo di fatto l’Ordine 
difficilmente governabile. Le redini le assume 



Sovrano    ordine
✡

Gnostico Martinista

17   Ecce Quam Bonum                      Dicembre 2025

Willermoz.
Willermoz venne iniziato alla Massoneria nel 1750 
e in brevissimo tempo diviene Maestro Venerabile, 
«consacrerà tutta la propria esistenza 
all’elaborazione di un cristianesimo esoterico, 
innervato su pratiche cerimoniali d’impronta 
occulta»1. E proprio su tali pratiche cerimoniali 
mutuate dal suo Maestro De Pasqually in forte 
opposizione al razionalismo dilagante di quegli 
anni plasmò la massoneria “spiritualista” anche se 
negli ultimi anni della sua vita spostò l’indirizzo 
verso una corrente maggiormente improntata allo 
spiritismo fino a subordinare i lavori della sua 
Loggia ai dettami di un Agente Sconosciuto 
foriero di nuove verità però mai rivelate.
Willermoz, inizialmente si oppose alla massoneria 
templare che dilagava in quegli anni proponendo 
invece una massoneria basata maggiormente sulla 
crescita interiore e sul lavoro di perfezionamento e 
di reintegrazione, ma alla fine cedette alle lusinghe 
della Stretta Osservanza Templare e in qualità di 
rappresentante degli Eletti Cohen partecipò, al 
convento di Wilhelmsbad nel 1782, durante il 
quale tentò di imporre la sua dottrina cristianizzata 
del pensiero di Pasqually, ma alla fine dovette 
cedere e al convegno prevalse la corrente 
razionalista. Il convento vide una subordinazione 
dell’Ordine degli Eletti Cohen alla Stretta 
Osservanza Templare del Barone Von Hund, il rito 
templare-cavalleresco dalle connotazioni 
fortemente folcloristiche che imperava in quegli 
anni in Europa, di fatto affossando definitivamente 
la componente veramente esoterica del Convento.
Al seguente Convento dei Filaleti nel 1785 
partecipò pure Cagliostro, che provò ad imporre 
inutilmente anche a Willermoz il suo rito egiziano 
imponendo una “purificazione del Santuario”, 
ovvero un falò dell’intera biblioteca e dell’archivio 
delle altre Obbedienze.
Visto la strada che gli Eletti Cohen avevano 
intrapreso, strada ben lontana dagli insegnamenti 
del maestro, «Louis Claude de Saint-Martin, dopo 
il primo momento d’entusiasmo, ritornò alle sue 
convinzioni che la solitudine, la meditazione 
individuale sono gli unici mezzi per una vera 
iniziazione»2, pertanto deluso dell’indirizzo 
imposto abbandonò la via massonica per 

intraprendere con pochi adepti la via cardiaca (così 
denominata dallo stesso filosofo). In realtà de 
Saint-Martin non fondò nessun nuovo ordine, ma 
si limitò a coltivare un cenacolo di iniziati da cui 
poi sorgerà (dopo la sua morte) il Martinismo ad 
opera di Papus al quale giunsero, tramite Joseph 
Port uomo di fiducia di Willermoz, gli scritti 
originali di De Pasqually. In questo cenacolo 
coltivava ed insegnava il suo misticismo della 
reintegrazione, di fatto proseguendo ed ampliando 
la via cardiaca intrapresa dal suo maestro de 
Pasqually.
Per Luis Claude de Saint-Martin la massoneria è 
stato un momento molto limitato nel tempo e di 
scarsa influenza nel suo commino iniziatico; 
certamente è entrato in massoneria con lo spirito 
aperto e la speranza di ottenere l’illuminazione che 
lo guidasse nel suo percorso, ma il metodo 
massonico era troppo lontano da quello che lui 
desiderava. Questo, infatti, si volge 
prevalentemente in loggia dove si attua gran parte 
del lavoro e il perfezionamento dell’iniziato, fuori 
dalla loggia esiste solo un lavoro di ricerca, di 
erudizione; il massone non può prescindere dal 
lavoro collettivo di Loggia. Il lavoro che intendeva 
Saint-Martin era invece un lavoro spirituale 
prevalentemente individuale, dove l’iniziazione è 
da orecchio a orecchio, con un rapporto 
estremamente stretto fra Maestro e discepolo (cosa 
assolutamente impensabile in massoneria dove 
tutte le cariche sono rinnovabili), e dove le varie 
fasi di perfezionamento avvengono 
prevalentemente se non esclusivamente mediate 
l’esecuzione di rituali quotidiani individuali, atti 
alla reintegrazione cancellando di fatto la 
prevaricazione causa della caduta dell’essere di 
Luce.
Scrive Saint-Martin a N.A. Kirchberger: «Io 
propendo talmente per il culto interiore della 
parola, che se un uomo venisse ad offrirmi fra 
poco la vera pronuncia dei due grandi nomi che 
sono la base dei due testamenti, credo che la 
rifiuterei, tanto sono convinto ch’essa non possa 
essermi appropriata che per quanto nascesse 
naturalmente in me e come uscendo dal suo 
proprio stelo o dalla sua propria radice, che è 
quella della mia anima» e come chiosa un nostro 



Sovrano    ordine
✡

Gnostico Martinista

18   Ecce Quam Bonum                      Dicembre 2025

caro fratello «Queste parole del nostro Amato 
Filosofo Incognito mettono bene in risalto 
l’importanza fondamentale di giungere a una reale 
conoscenza non perché qualcuno ha risposto alle 
nostre domande, fornendoci un’erudizione 
intellettuale ed esteriore, bensì facendola nascere 
dentro di noi, cioè a dire partorendola dalla parte 
più intima e profonda della nostra anima. E ciò 
può avvenire soltanto attraverso un costante e 
profondo lavoro di ricerca interiore; è questo ciò 
che gradualmente ci trasforma, perché questo tipo 
di conoscenza è il nostro stesso frutto, è la 
particola spirituale che gradualmente si manifesta, 
trasmutandoci».
Con queste parole si suggella il solco incolmabile 
fra Massoneria e il pensiero di Saint-Martin, 
meglio infatti una scintilla di conoscenza che 
scaturisce dal profondo del nostro cuore, una 
verità conquistata col sudore della meditazione che 
un intero falò portato dall’esterno che può magari 
giungere quando l’adepto e non è in grado di 
comprenderlo, o peggio lo illumina in modo errato 
portandolo all’errore.
De Saint-Martin non ha mai creato Logge o una 
organizzazione para massonica, e questo ci fa 
capire quanto poco importante considerasse il 
lavoro massonico; probabilmente la massoneria è 
stata solo l’occasione per conoscere e lavorare con 
de Pasqually, ma il suo compito termina li. Anche 
gli Eletti Cohen, che rappresentarono sicuramente 
il momento più esoterico ed iniziatico della 
massoneria settecentesca, non bastarono per aprire 
la via che de Saint-Martin cercava.
Firenze 3/12/2025

Saul S::: I::: I:::

Bibliografia 

Sege Huttin, La massoneria, Mondadori
Christian Jacq. La Massoneria, storia e iniziazione, 
Mursia.
Dom Martinez de Pasqually, Trattato sulla 
Reintegrazione degli Esseri, Liberia Chiari 
Firenze.
René Le Forestier, La Massoneria Occultistica Nel 
XVIII secolo, Ed. Mediterranee

NOTE

1. Christian Jacq. La Massoneria, storia e 
iniziazione, Mursia.

2.Jacq Christian, La massoneria, cit.



Sovrano    ordine
✡

Gnostico Martinista

19   Ecce Quam Bonum                      Dicembre 2025

Martinez de Pasqually non parla mai di «via 
iniziatica» in senso moderno», ma di «operazione 
di reintegrazione», e questa operazione è, nella sua 
essenza più profonda, un sacerdozio. Non un 
sacerdozio di paramenti o di altari visibili, ma un 
sacerdozio spirituale, invisibile e terribile, che si 
esercita nel cuore stesso della creazione decaduta.
Il Trattato ci rivela la strategia demoniaca con una 
lucidità che non lascia scampo: i demoni non 
hanno potere creativo, possono soltanto 
corrompere ciò che è già stato emanato. Il loro 
unico strumento è la confusione: insinuare 
passioni, opporre azione ad azione, pensiero a 
pensiero, uomo a uomo, affinché l’universo 
minore (l’uomo) perda ogni coscienza della sua 
origine divina e del culto che gli è dovuto. Il 
risultato è la «discordia spirituale», stato 
permanente di guerra intestina che impedisce 
all’essere di riconoscere se stesso come tempio e 
come sacerdote.
Ecco il punto cruciale: la reintegrazione non è un 
percorso di auto-perfezionamento morale né una 
semplice ascesa gnostica. È la restaurazione attiva 
del culto primordiale. Prima della prevaricazione, 
l’uomo era «sacerdote della creazione»: la sua sola 
presenza, il suo pensiero puro, la volontà 
rettificata erano lode perpetua al Creatore e, al 
tempo stesso, protezione delle creature inferiori 
contro ogni tentativo di dissoluzione. Caduto, ha 
perso questa funzione sacerdotale; i demoni ne 
hanno preso il posto, diventando i falsi «sacerdoti» 
della materia, i quali, non potendo distruggere la 
sostanza spirituale, ne corrompono la forma per 
renderla irriconoscibile.
L’uomo reintegrato, dunque, non fa altro che 
riprendere il suo ufficio originario. Ogni atto di 
purificazione, ogni pensiero di riconciliazione, 

ogni lotta contro l’orgoglio, ogni preghiera 
silenziosa è un atto sacerdotale che strappa una 
porzione di creazione alla confusione demoniaca e 
la riconsegna al suo Principio. È un sacerdozio 
senza clamore: non celebra sull’altare di pietra, ma 
sull’altare del cuore; non offre incenso materiale, 
ma l’incenso della volontà unificata; non versa 
vino e sangue animale, ma versa se stesso come 
ostia vivente.
Martinez è chiarissimo: i demoni «non possono 
impedire la reintegrazione delle sostanze spirituali 
che compongono le forme». Possono distruggere 
la forma particolare (il corpo, la personalità, le 
istituzioni), ma non la forma generale terrestre né, 
soprattutto, la sostanza divina imprigionata. Il 
sacerdote spirituale sa questo e, proprio per 
questo, non teme la distruzione apparente. Sa che 
ogni sua vittoria interiore (ogni passione domata, 
ogni pensiero ricondotto all’unità, ogni fratello 
riconciliato) è una vera esorcizzazione cosmica: un 
atto che strappa territori al nemico e li restituisce 
al Regno.
Per questo il martinista autentico non cerca 
«poteri», non colleziona diplomi, non si vanta di 
filiazioni. Egli sa di essere, nel segreto, un operaio 
del sacerdozio universale perduto e ritrovato. Il 
suo silenzio è più potente di mille cerimonie; la 
sua umiltà disarmata vince dove le armi spirituali 
orgogliose falliscono. Ogni volta che sceglie la 
pace invece della discordia, la verità invece 
dell’apparenza, l’unità invece della separazione, 
egli celebra la vera Messa della Reintegrazione: 
una Messa che non ha bisogno di campane, perché 
il suo suono risuona nell’etere spirituale e fa 
tremare le legioni infernali.
Il mondo può crollare, le forme particolari possono 
essere annientate; la sostanza rimane, e il 

la reintegrazione
come sacerdozio spirituale 

GGiioovvaannnnii  AAlleepphh    SS::::::II::::::II::::::  



Sovrano    ordine
✡

Gnostico Martinista

20   Ecce Quam Bonum                      Dicembre 2025

sacerdote della reintegrazione è colui che, nel 
cuore della rovina, mantiene viva la fiamma del 
culto vero. Fino al giorno in cui la forma generale 
stessa sarà trasmutata e la creazione intera, liberata 
dalla confusione, canterà nuovamente, con voce 
umana e angelica insieme: «Santo, Santo, Santo il 
Signore Dio degli eserciti». Allora il sacerdozio 
spirituale sarà compiuto, perché l’uomo sarà 
tornato ad essere ciò che non ha mai cessato di 
essere in potenza: il mediatore eterno tra il 
Creatore e la sua creazione.



Sovrano    ordine
✡

Gnostico Martinista

21   Ecce Quam Bonum                      Dicembre 2025

  
iill  mmaarrttiinniissttaa
nneell  mmoonnddoo  

                                           Raziel S:::I:::

IL MARTINISTA NEL MONDO
 L'insegnamento del martinismo non comprende 
solo lo studio dei vari aspetti della tradizione 
cristiana occidentale o delle correnti esoteriche. 
L'uomo, anche se iniziato e desideroso di 
allontanarsi il più possibile dalle forze del 
«flusso», è costretto a vivere nel piano dei 
fenomeni e degli effetti e a interagire con esso. 
Inoltre, egli si assume l'impegno di essere utile in 
questo mondo: essere d'aiuto, misericordioso, 
portatore di luce per le persone intorno, poiché il 
martinista desidera non solo la propria 
reintegrazione, ma anche quella di tutti gli esseri. 
Oggi vorrei riflettere un poco su come possa 
essere raggiunta l'armonia tra la vita interiore del 
martinista e il mondo che lo circonda. In questo mi 
aiuteranno il simbolo della maschera e 
l'insegnamento buddista del Sentiero Ottuplice. 
Il simbolo della maschera per il martinista 
significa la creazione della personalità ideale. Essa 
serve a preservare – mantenendola incognita - la 
qualità iniziatica. La maschera contrasta l'orgoglio 
e la vanità e ricorda che l'uomo non è separato dal 
mondo, ma ne è parte integrante. Nella vita 
quotidiana il martinista dovrebbe ricordare questo 
simbolo, concepito per nascondere la sua 
personalità al mondo profano. Io interpreto questa 
condizione così: sotto la maschera nascondiamo 
non solo qualcosa di intimo, puro e intrasmissibile 
all'esterno; ma anche le nostre, forse non sempre 
migliori, motivazioni e sentimenti, che tuttavia 
non devono influenzare il nostro comportamento 
nello spazio. Indossiamo la maschera affinché, 
nonostante tutto, possiamo pensare, parlare e agire 
nel miglior modo possibile, come sarebbe degno di 
un reale iniziato al martinismo. Anche il mondo ha 
la sua maschera: sono le Leggi della Provvidenza. 

E il martinista cerca sempre di congiungere la 
propria volontà con quella della Provvidenza. 
Propongo di esaminare sistematicamente i passi 
che un martinista può intraprendere nel lavoro 
quotidiano non solo nel mondo interiore, ma anche 
in quello esterno. 

LA GIUSTA VISIONE DEL MONDO
La base di una visione corretta per il martinista è 
la consapevolezza della sofferenza nel mondo e 
della possibilità di liberarsi da questa sofferenza. 
La dottrina del martinismo racconta che 
inizialmente l'uomo era nel suo stato perfetto, ma 
poi cadde. E il nostro mondo materiale, pieno di 
illusioni, è un "flusso" che ostacola sempre, con la 
sua corrente, il ritorno alla perfezione o il 
raggiungimento della Reintegrazione. Ma questa 
condizione non è fatale: con un impegno diligente, 
l'uomo può opporsi alle forze del "flusso" e 
elevarsi al di sopra di esse. Nella vita quotidiana ci 
confrontiamo ogni secondo con la distorsione e 
l'imperfezione delle cose, delle situazioni, delle 
idee e delle azioni umane. Il martinista non si 
lascia troppo coinvolgere in tutto ciò, perché 
conosce le vere cause di ciò che accade. Indossa 
una maschera affinché il suo sguardo rimanga 
puro. Il martinista pensa in maniera critica, 
cercando di evitare errori e superstizioni. Il 
consacrato aspira al bene. Ma non sempre ciò che 
ci sembra buono e utile lo è realmente. 
Possedendo l'abilità del pensiero critico, una 
persona può vedere più chiaramente ciò che 
accade e trarre le conclusioni più corrette. Il 
martinista riconosce l'influenza di tre forze: la 
propria volontà, la volontà della Provvidenza e la 
volontà del fatum. Questo modo di pensare lo 
aiuta a comprendere meglio come certe cose 



Sovrano    ordine
✡

Gnostico Martinista

22   Ecce Quam Bonum                      Dicembre 2025

influenzino altre e quale strada possa essere la 
migliore per risolvere un determinato problema. Il 
martinista sa che il mondo non è bianco o nero. E 
sebbene l'essere umano tenda costantemente agli 
estremi, il consacrato comprende che la verità sta 
nel mezzo. In altre parole, il suo pensiero è 
sufficientemente flessibile da riconoscere 
l'ambiguità di qualsiasi situazione. Tuttavia, 
nonostante questa flessibilità, il martinista resta 
fermo nella sua visione del mondo e nelle sue 
convinzioni, che per lui sono un punto di 
riferimento. Così, per il martinista, le convinzioni 
corrette sono rappresentate dalla sua comprensione 
dello stato delle cose nel mondo e dal 
mantenimento dell'equilibrio e della coerenza nelle 
opinioni e nei ragionamenti.
 
LA GIUSTA ASPIRAZIONE O INTENZIONE 
Le corrette visioni si incarnano complessivamente 
in un unico intento. Questo significa che l'uomo 
acquisisce in sé qualcosa che può diventare la 
direzione e il motore della sua volontà. Il corretto 
intento per un martinista diventa il desiderio di 
perfezione, di creare il bene e di comprendere la 
Verità Divina. Il desiderio di perfezione si 
manifesta innanzitutto nella conoscenza di sé, nel 
lavoro su se stessi e nella scelta del cammino della 
Reintegrazione. Successivamente desidera la 
perfezione e la Reintegrazione per il mondo che lo 
circonda. Il martinista ricorda le regole della 
Legge Quaternaria di Saint-Martin. Una delle 
quali afferma che tutto esiste per l'evoluzione 
spirituale, e desidera contribuire a questa 
evoluzione.
 
IL GIUSTO DISCORSO 
«I pensieri e le parole dell'uomo sono spade 
affilate e acidi distruttivi, donati a lui affinché 
possano tagliare e dissolvere la materia malata che 
lo circonda ovunque. Se non riuscirà a usarli 
correttamente, cominceranno a tagliare e 
dissolvere lui stesso» - Louis Claude de Saint-
Martin. 
Grazie a questa frase del nostro maestro, 
comprendiamo che per il martinista le parole sono 
uno strumento importante, da saper usare, 
altrimenti si può causare danno. Non si può 

sottovalutare la forza della parola: ciascuno di noi 
sa per esperienza quanto le parole possano ferire o 
guarire, demotivare o ispirare, ingannare o 
trasmettere conoscenza, essere vuote o piene di 
profondità e saggezza. E se le nostre idee sono 
importanti ma hanno poca forza in sé, grazie alle 
parole ricevono la loro prima realizzazione. La 
parola è capace di creare, ed è questa la sua 
principale proprietà. Con la parola Dio ha creato il 
mondo, e il martinista crea con la parola il mondo 
intorno a sé. Quindi, ricordando il grande potere 
della parola, il consacrato ne fa un uso saggio. 
Questo non significa solo astenersi dalla 
maldicenza e dal chiacchiericcio inutile, ma anche 
utilizzare le parole per trasmettere luce e verità, 
dove necessario, o mantenere il silenzio dove le 
parole non hanno senso. Perché allora Saint-
Martin afferma che pensieri e parole possono 
iniziare ad agire contro la stessa persona? Questo è 
legato alle illusioni a cui l'essere umano è 
costantemente soggetto. Con l’aiuto del linguaggio 
il martinista combatte le false credenze intorno a 
sé, ma, innanzitutto, le false credenze dentro di sé. 
Una corretta espressione per il martinista è un 
linguaggio puro e ponderato, che abbia un risultato 
definito, il cui scopo dipende dalle circostanze 
specifiche. Ciò si applica sia alle pratiche spirituali 
sia alla vita quotidiana del consacrato. 

LE GIUSTE AZIONI
«L'individuo può migliorare la propria vita solo 
perfezionando se stesso. Nessuna affermazione, 
nessuna formula magica, nessun artificio — nulla, 
se non il comportamento, può rendere migliore un 
essere umano.» – Manly Palmer Hall 
Spesso possiamo sentire dire che il martinismo è 
un cammino monastico nel mondo. Penso che 
questo significhi non solo la capacità dei suoi 
sinceri seguaci di mantenere la propria vita 
spirituale nel vortice delle preoccupazioni 
quotidiane o una certa forma di ascetismo. Il 
martinista cerca, con parole e azioni, di affermare 
lo spirituale nel materiale. Accettando voti e 
obblighi, l'iniziato adotta per sé alcuni principi di 
comportamento. In generale la visione del mondo 
martinista, specialmente alcuni aspetti che 
abbiamo esaminato in precedenza, implica 



Sovrano    ordine
✡

Gnostico Martinista

23   Ecce Quam Bonum                      Dicembre 2025

naturalmente una certa cultura di interazione con il 
mondo circostante, che vorrei analizzare in modo 
particolarmente dettagliato in questo lavoro. Ogni 
nostra azione influenza concretamente la realtà e le 
persone. Ci sono molte cose che sfuggono al 
nostro controllo e ci sono cose che possiamo 
controllare. Possiamo agire in modo che le nostre 
azioni servano al bene (o scegliere di non agire), e 
possiamo scegliere questo più e più volte (o non 
scegliere). Possiamo conoscere noi stessi e 
governarci, essere padroni di noi stessi. I concetti 
di misericordia e sacrificio sono anche inseparabili 
dal martinismo, come dall'insegnamento cristiano, 
il che significa, in definitiva, una prova molto 
difficile per ogni iniziato – rinunciare all'egoismo 
a favore dei propri ideali. Non sono 
semplicemente idee astratte, ma un modo speciale 
di agire. L'arte di mantenere l'equilibrio tra la vita 
quotidiana e quella spirituale, tra la natura umana 
imperfetta e l'ideale, ecc., può dare risultati 
sorprendenti. Senza cadere in nessuno degli 
estremi, utilizzando abilmente il meglio di ciò che 
questi aspetti della nostra vita può offrire, il 
consacrato potrà portare nella sua breve vita 
terrena incredibili e copiosi benefici. Dopotutto, 
non ha nemmeno un secondo da perdere: ogni 
momento, ogni incontro, ogni situazione, anche 
talvolta insignificante, è un'opportunità per 
migliorare la realtà o almeno diventare un conforto 
e un aiuto dove il miglioramento non è più 
possibile. Certo, penseremo  anche alla 
moderazione e alla prudenza: l’uomo tende a 
sbagliarsi, e ciò che può sembrare buono in un 
caso, in un altro potrebbe non esserlo, e non 
sempre è facile rendersene conto. Ma il martinista, 
ogni volta, si pone comunque la domanda: «come 
agire al meglio in questo momento?». E agisce, 
per quanto possibile, nel miglior modo, in accordo 
con la propria visione del mondo. Il simbolo della 
maschera aiuta molto in questo. Perché noi, esseri 
umani imperfetti, che viviamo in un mondo 
imperfetto, anche senza cattive intenzioni, spesso 
agiamo in modo sconsiderato, impulsivo. 
Dopotutto, non siamo freddi o insensibili, 
possiamo avere forti emozioni che ci accecano, 
situazioni ambigue, riflessioni mal indirizzate e 
con esse conclusioni errate, insomma, può 

succedere di tutto. Questa è la sofferenza della 
nostra natura caduta. Colui che possiede la 
maschera, invece, dispone di uno strumento, di 
un'abilità nel separare l'ego tormentato dall'ideale, 
dall'Uomo del Desiderio, che si eleva sopra queste 
passioni. Ed è proprio quest'uomo che è in grado 
di agire correttamente. Il martinista segue la regola 
evangelica «Fate agli altri ciò che vorreste fosse 
fatto a voi» (Luca 6:31). Nel mondo, il consacrato 
segue gli ideali cavallereschi: aiuta, difende, 
consola, comprende, sostiene e mostra 
compassione, sacrifica forza, denaro, tempo, se 
necessario, illumina e diventa una luce nel bosco, 
per coloro che sono capaci di percepire questa 
luce. 

I GIUSTI MEZZI DI SUSSISTENZA 
«Sforzati di elevarsi al di sopra dello stile di vita 
comune e non diventare mai schiavo delle 
abitudini e delle convenzioni. Tratta le abitudini 
della vita quotidiana come gli altri trattano le 
debolezze tipiche di un bambino.» - Éliphas Lévi 
I mezzi corretti di sussistenza o, detto in altre 
parole, lo stile di vita, sono il risultato del percorso 
attraverso i gradini sopra descritti. È difficile 



Sovrano    ordine
✡

Gnostico Martinista

24   Ecce Quam Bonum                      Dicembre 2025

immaginare una persona che, abbracciando la 
visione del mondo martinista, conduca uno stile di 
vita disonesto o sfrenato. È evidente che per tale 
persona sono escluse le occupazioni legate al 
crimine o semplicemente all'ottenimento di denaro 
illecito e altre attività che vanno di pari passo con 
l'inganno. Tuttavia, queste sono cose del tutto 
comprensibili per la maggior parte delle persone. 
Ciononostante, nello stile di vita di un martinista 
sono presenti anche altri aspetti. Si tratta di 
disciplina moderata e equilibrio. Da un lato, ogni 
Iniziato si prende cura di sé, dell'igiene, 
dell'aspetto ordinato e della salute. Questo è 
importante, poiché dovrà uscire nel mondo, 
comunicare con le persone, e esse percepiranno la 
sua immagine, associando ad essa, forse, certe 
idee. Un buon sonno e un'alimentazione adeguata 
aiutano solo al lavoro spirituale, è un fatto 
comprovato. Nella sua casa regna l'ordine, dal 
quale deriva l'ordine nella sua mente. E, 
naturalmente, il giusto riposo è sempre necessario. 
Dall'altro lato, nella vita del martinista occupano 
un ruolo enorme varie pratiche spirituali e 
l'acquisizione di nuove conoscenze. Il suo 
obiettivo è il raggiungimento della Reintegrazione, 
e quindi tutta la sua vita è un percorso verso 
questo scopo. È positivo se anche il lavoro profano 
è utile agli altri, ma qui ci sono troppi dettagli, 
quindi non ritengo che sia l'aspetto principale. La 
Tradizione non limita l'uomo né nelle occupazioni, 
né nei rapporti, né negli interessi. Il criterio 
principale è la conformità ai concetti fondamentali 
di moralità e il non arrecare danno ad altri. 
I GIUSTI SFORZI
Lo sforzo giusto (o la giusta diligenza) è quella 
buona volontà del martinista che egli indirizza 
quotidianamente verso il proprio perfezionamento. 
È una volontà manifestata a tutti i livelli della sua 
vita: dove dirigere le riflessioni, come dominare le 
emozioni caotiche, come gestire correttamente il 
tempo, le risorse e come agire, come raggiungere 
la Reintegrazione. È un lavoro serio, ma per il 
consacrato diventa naturale e gioioso. Perché lo 
sforzo giusto dà risultati giusti. 

LA GIUSTA CONSAPEVOLEZZA
La giusta consapevolezza, che può anche essere 

chiamata giusta memoria o attenzione, è quello 
stato di coscienza che il martinista raggiunge 
grazie ai suoi sforzi e alle sue pratiche. È la sua 
autocoscienza, come martinista, quando la 
maschera non viene più indossata di tanto in tanto, 
ma è sempre presente. Questo stato include un alto 
livello di concentrazione, la capacità di una 
profonda meditazione, la purezza e la calma della 
mente. 

LA GIUSTA CONCENTRAZIONE
E, infine, tutti i passaggi descritti sopra 
dovrebbero condurre l’uomo alla giusta 
concentrazione, che nella tradizione martinista è 
associata alla Reintegrazione. Ciò significa che, 
grazie al lavoro incessante a cui il martinista 
dedica la propria vita, educando la volontà e 
rafforzandosi nello Spirito, egli ritorna allo stato 
Divino originale. O, almeno, può sperarci. 
Così, in questo lavoro ho cercato di approfondire il 
simbolo della maschera e l’insegnamento sul 
cammino ottuplice dal punto di vista del 
martinismo. Ciascuno dei passaggi completa gli 
altri, quindi sarebbe opportuno considerarli non 
solo come una sequenza, ma come un insieme 
organico. Forse molto altro si potrebbe 
aggiungere, ma spero di essere riuscita a toccare i 
punti di riferimento fondamentali della tradizione. 
Il cammino del consacrato sembra difficile e 
impervio, ma in realtà è l’incarnazione della nostra 
speranza e fede. 
«Tutto è vanità», proclamò Salomone. Ma non 
imputare al coraggio, alla misericordia e alla virtù 
questo insegnamento. Eleviamoci dunque alle cose 
supreme finché potremo dire che tutto è verità, 
tutto è amore e tutto è beatitudine.» - Louis Claude 
de Saint-Martin.
 Raziel S:::I::: Ancient Martinist-Martinezist Order 
Aurora Lodge (Moscow) https://am-mo.ru/

Мартинист в Миру

Учение мартинизма включает в себя не только 
изучение разных аспектов западной 
христианской традиции или эзотерических 
направлений. Человек, даже являясь 
посвященным, желающим максимально 



Sovrano    ordine
✡

Gnostico Martinista

25   Ecce Quam Bonum                      Dicembre 2025

отдалиться от сил «потока», вынужден 
находится в мире и взаимодействовать с ним. 
Более того, он принимает на себя обязательство 
быть в этом мире полезным: быть 
помогающим, милосердным, быть носителем 
света для людей вокруг, поскольку мартинист 
желает не только своей реинтеграции, но и 
рентеграции всех существ. Сегодня я бы хотела 
немного поразмышлять о том, как может быть 
достигнута гармония между внутренней 
жизнью мартиниста и миром вокруг него. В 
этом мне помогут символ маски и учение 
буддизма о Восьмеричном Пути.

Символ маски для мартиниста означает 
сотворение идеальной личности. Она призвана 
сохранять посвященного в неизвестности. 
Маска противодействует гордыне и тщеславию 
и напоминает о том, что человек не отделен от 
мира, а является частью одного целого. В 
обыденной жизни мартинисту следует помнить 
об этом символе, призванном сокрыть его 
личность от профанного мира. Я понимаю это 
так: под маской мы прячем не только что-то 
сокровенное, чистое и непередаваемое во вне; 
но и свои, быть может, не самые лучшие 
побуждения и чувства, которые, однако, не 
должны повлиять на наше проявление в 
пространстве. Мы облекаемся в маску, чтобы 
несмотря ни на что мыслить, говорить и 
поступать наилучшим образом, как это было 
бы достойно посвященного мартиниста. У 
мира тоже есть своя маска – это Законы 
Провидения. И мартинист всегда стремится 
сопрягать свою волю с волей Провидения. 

Я предлагаю системно рассмотреть шаги, 
которые может предпринять мартинист в 
каждодневном труде не только во внутреннем 
мире, но и в мире внешнем. 

Правильные воззрения

Основой правильного воззрения для 
мартиниста становится осознание страдания в 
мире и возможность избавления от этого 
страдания. Доктрина мартинизма рассказывает 

о том, что изначально человек пребывал в 
своем совершенном состоянии, но затем пал. И 
наш материальный мир, полный иллюзий, 
является «потоком», всегда препятствующий 
своим течением возвращению к совершенству, 
или же достижению Реинтеграции. Но это 
положение вещей не фатально: усердным 
трудом человек может противостоять силам 
«потока» и возвыситься над ними. В 
обыденной жизни мы ежесекундно 
сталкиваемся с искажением и несовершенством 
вещей, ситуаций, идей и человеческих 
поступков. Мартинист не вовлекается в это 
слишком сильно, потому что знает истинные 
причины происходящего. Он облекается в 
маску, чтобы его взгляд оставался чистым.

Мартинист мыслит критически, стараясь 
избегать заблуждений и суеверий. 
Посвященный стремится к благу. Но далеко не 
всегда то, что кажется нам хорошим и 
полезным, является таковым. Обладая навыком 
критического мышления, человек может 
наиболее полно видеть происходящее и делать 
наиболее верные выводы. Мартинист признает 
влияние трех сил: собственной воли, воли 
Провидения и воли рока. Такой способ 
мышления, помогает ему лучше видеть, как 
одни вещи влияют на другие, и какой из путей 
может быть наилучшим в решении той или 
иной проблемы. Мартинист знает, что мир не 
черно-белый. И хотя человек постоянно 
стремится к крайностям, посвященный 
понимает, что истина находится посередине. То 
есть, его мышление достаточно гибко, чтобы 
осознавать неоднозначность любой ситуации. 
Но, несмотря на гибкость, мартинист тверд в 
своем мировоззрении и убеждениях, которые 
являются для него опорой. Итак, правильными 
воззрениями для мартиниста становятся его 
понимание положения вещей в мире, и 
сохранение баланса и адекватности во взглядах 
и рассуждениях. 

Правильное устремление или намерение 



Sovrano    ordine
✡

Gnostico Martinista

26   Ecce Quam Bonum                      Dicembre 2025

Верные взгляды своей совокупностью 
воплощаются в единое устремление. Это 
означает, что человек обретает в себе нечто, что 
способно стать направлением и двигателем его 
воли.
Правильным устремлением для мартиниста 
становится желание совершенства, творения 
блага и постижение Божественной истины. 
Желание совершенства воплощается сначала в 
его самопознании, работе над собой и в выборе 
пути Реинтеграции. Затем он желает 
совершенства и Реинтеграции для мира вокруг 
него. Мартинист помнит о правилах 
Четверичного Закона Сен-Мартена, одно из 
которых гласит, что все существует во имя 
духовной Эволюции, и он хочет этой эволюции 
способствовать.  

Правильная речь
 
«Мысли и слова человека суть острые мечи и 
разрушительные кислоты, дарованные ему для 
того, чтобы он разрубал и растворял 
окружающие его повсюду пораженные 
болезнью материи. Если ему не удастся 
пользоваться ими так, они начинают разрубать 
и растворять его самого» - Луи Клод де Сен-
Мартен.

Благодаря этой фразе нашего учителя, мы 
понимаем, что для мартиниста слова – это 
важный инструмент, которым нужно уметь 
пользоваться, иначе он может навредить. Силу 
слова нельзя недооценить: каждому из нас из 
собственного жизненного опыта известно, как 
слова могут ранить и исцелять, демотивировать 
и вдохновлять, вводить в заблуждение и 
передавать знания, быть пустыми или 
наполненными глубиной и мудростью. И если 
наши идеи важны, но имеют сами по себе мало 
силы, благодаря словам они получают свое 
первое воплощение. Слово способно творить, и 
это главное его свойство. Словом Бог сотворил 
мир, и мартинист словом творит мир вокруг 
себя.

Итак, помня о великой силе слова, 

посвященный разумно ею распоряжается. Это 
означает не только его отречение от злоязычия 
и пустословия, но и использование слов для 
передачи света и истины, там, где это 
необходимо, или же молчание там, где слова не 
имеют смысла. Почему же Сен-Мартен говорит 
о том, что мысли и слова могут начать 
действовать против самого человека? Это 
связано с теми иллюзиями, которым постоянно 
подвержен человек. С помощью речи 
мартинист борется с заблуждениями вокруг, но, 
в первую очередь, с заблуждениями в самом 
себе. 
Правильной речью для мартиниста становится 
чистая, взвешенная речь, у которой есть 
определённый результат, цель которого зависит 
от конкретных обстоятельств. Это 
распространяется и на духовные практики, и на 
повседневную жизнь посвященного.

Правильные поступки

«Индивидуум может изменить свою жизнь в 
лучшую сторону, только совершенствуя самого 
себя. Никакие утверждения, никакие 
магические формулы, никакие приемы — 
ничто, кроме поведения, не может сделать 
лучше ни одно человеческое существо.» – 
Менли Палмер Холл

Мы часто можем услышать, что мартинизм – 
это монашеский путь в миру. Думаю, это 
подразумевает не только способность его 
искренних последователей сохранять свою 
духовную жизнь в пучине житейских забот или 
некоторую аскезу. Мартинист своими словами 
и действиями стремится утверждать духовное в 
материальном. Принимая на себя клятвы и 
обязательства, посвященный принимает для 
себя некоторые принципы поведения. И в 
целом, мартинистское мировоззрение, 
некоторые стороны которого мы разобрали 
выше, естественным образом подразумевает 
под собой определенную культуру 
взаимодействия с миром вокруг, которую я 
хотела бы особенно подробно разобрать в этой 
работе.



Sovrano    ordine
✡

Gnostico Martinista

27   Ecce Quam Bonum                      Dicembre 2025

Каждое наше действие действительно влияет 
на реальность и людей. Есть множество вещей, 
которые неподвластны нашему контролю и 
есть вещи, которые контролировать возможно. 
Мы можем поступать так, чтобы наши 
действия служили благу (или не поступать), и 
мы можем раз за разом выбирать это (или не 
выбирать). Мы можем знать себя и управлять 
собой, быть господами самим себе. Понятия 
милосердия и жертвенности также являются 
неотъемлемыми для мартинизма, как 
христианского учения, что в итоге означает 
очень трудное испытание для каждого 
посвященного – отказ от эгоизма, в пользу его 
идеалов. Они являются не просто 
абстрактными идеями, но особым способом 
действовать.

Искусство сохранения баланса между 
обыденной жизнью и духовной, между 
несовершенной человеческой природой и 
идеалом и т.д., может дать удивительные 
результаты. Не впадая ни в одну из крайностей, 
умело пользуясь лучшим из того, что могут 
дать эти аспекты нашей жизни, посвященный 
может принести за свою короткую земную 
жизнь невероятно много пользы. Ведь у него 
нет ни секунды – каждое мгновение, каждая 
встреча, каждая, даже порой незначительная 
ситуация — это возможность улучшить 
реальность или хотя бы стать утешителем и 
помощником там, где улучшение уже 
невозможно. Конечно, вспомню об 
умеренности и благоразумии – человек склонен 
заблуждаться и то, что может показаться 
благим в одном случае, в другом им не 
является, и увидеть это не всегда получается. 
Но мартинист все-таки каждый раз задается 
вопросом: «как поступить сейчас наилучшим 
образом?». И поступает, насколько возможно, 
наилучшим образом, сообразно своему 
мировоззрению. Символ маски отлично 
помогает в этом. Потому что мы, 
несовершенные люди, живущие в 
несовершенном мире, даже не имея злых 
намерений, часто поступаем безрассудно, 

импульсивно. Ведь мы не холодны и не 
бесчувственны, у нас могут быть сильные 
переживания, которые застят глаза, 
неоднозначные ситуации, ушедшие не туда 
размышления и с ними выводы, да в общем, 
может быть все, что угодно. Это мучение 
нашей падшей природы. Обладающий же 
маской, обладает инструментом, навыком 
отделения измученного эго от идеала, Человека 
Желания, который возносится над этими 
страстями. И уже этот человек способен 
поступать верно. 

Мартинист следует евангельскому правилу  «И 
как хотите, чтобы с вами поступали люди, так и 
вы поступайте с ними» (Лук.  6:31). В мире 
посвященный следует рыцарским идеалам: 
помогает, защищает, утешает, понимает, 
поддерживает и сочувствует, жертвует силы, 
деньги, время, если это необходимо, 
просвещает и становится светом фонаря в лесу, 
для тех, кто способен воспринять этот свет. 

Правильные средства к жизни 

«Стремись подняться над всеобщим образом 
жизни и никогда не становись рабом обычаев и 
условностей. Относись к привычкам 
обыденной жизни так, как другие относятся к 
слабостям, свойственным ребенку.» - Элифас 
Леви

Правильные средства к жизни или, иначе 
говоря, образ жизни – это следствие 
прохождения описанных выше ступеней. 
Сложно представить себе человека, который 
принимая мартинистское мировоззрение, вел 
бы какой-нибудь нечестный и разнузданный 
образ жизни. Очевидно, что для такого 
человека исключены работы, связанные с 
криминалом или просто получением нечестных 
денег и прочие занятия, идущие об руку с 
обманом. Но это вещи вполне понятные для 
большинства людей. Тем не менее, в образе 
жизни мартиниста присутствуют и другие 
аспекты.



Sovrano    ordine
✡

Gnostico Martinista

28   Ecce Quam Bonum                      Dicembre 2025

Это умеренная дисциплина и равновесие. С 
одной стороны, всякий Посвященный следит за 
собой, за гигиеной, опрятным внешним видом, 
поддержанием здоровья. Это важно, ведь ему 
предстоит выходить в мир, общаться с людьми, 
и они будут воспринимать его образ, 
ассоциируя с ним, возможно, те или иные идеи. 
Хороший сон и питание духовной работе 
только помогают, это давно проверенный факт. 
В пространстве его дома порядок, за которым 
следует порядок в его разуме. И, конечно, 
хороший отдых всегда необходим. С другой 
стороны, в жизни мартиниста огромное место 
занимают различные духовные практики и 
получение новых знаний. Его цель – 
достижение Реинтеграции, а значит вся его 
жизнь есть путь к этой цели. Хорошо, если и 
профанная работа его связана принесением 
пользы, но здесь уж слишком много нюансов, 
так что я не считаю, что это главное. Традиция 
не ограничивает человека ни в занятиях, ни в 
отношениях, ни в интересах. Главный критерий 
— это соответствие основным понятиям о 
нравственности и ненанесение вреда. 

Правильные усилия

Правильные усилия (или же правильное 
усердие) есть та добрая воля мартиниста, 
которую он направляет на свое 
совершенствование каждодневно. Это воля 
проявленная на всех уровнях его жизни: куда 
устремлять размышления, как овладевать 
хаотичными эмоциями, как верно 
распорядиться временем, ресурсами и как 
поступать, как достичь Реинтеграции. Это 
серьезный труд, но для посвященного он 
становится естественным и радостным. Потому 
что правильное усилие дает правильные 
результаты.

Правильная осознанность 

Правильная осознанность, которую еще можно 

назвать правильным памятованием или 
вниманием, есть то состояние сознания, 
которого достигает мартинист благодаря своим 
усилиям и практикам. Это его самоосознание, 
как мартиниста, когда маска уже не надевается 
от случая к случаю, а есть всегда. Это 
состояние включает в себя высокий уровень 
концентрации, способность к глубокой 
медитации, чистоту и покой ума. 

Правильное сосредоточение

И, наконец, все вышеописанные ступени 
должны привести человека к правильному 
сосредоточению, что в традиции мартинизма 
ассоциируется с Реинтеграцией.  Значит, что 
благодаря непрестанному труду, которому 
мартинист посвящает свою жизнь, воспитывая 
волю и укрепляясь в Духе, он возвращается к 
изначальному Божественному состоянию… 
Или, по крайней мере, он может уповать на это.

Итак, в этой работе я попыталась немного 
раскрыть символ маски и учение о 
восьмеричном пути с точки зрения мартинизма. 
Каждая из ступеней дополняет остальные, 
поэтому стоило бы воспринимать их не только 
как последовательность, но и целостность. 
Возможно, еще многое можно было бы 
добавить, но надеюсь, что мне удалось 
затронуть основные опорные точки традиции. 
Путь посвященного кажется трудным и 
тернистым, но на самом деле, он есть 
воплощение нашей надежды и веры. 

««Все суета», - изрек Соломон. Но не 
причисляй храбрость, милосердие и 
добродетель к этому наставлению. Станем же 
восходить к возвышенным вещам этим, покуда 
не сможем сказать, что всё – истина, всё есть 
любовь и всё есть блаженство.» - Луи Клод де 
Сен-Мартен.

Raziel S:::I:::



Sovrano    ordine
✡

Gnostico Martinista

29   Ecce Quam Bonum                      Dicembre 2025

Papus scriveva: “Martinez accoglieva tutti gli 
uomini di buona volontà che gli chiedevano la 
luce, nel tentativo di acquisire, con la purezza 
corporale, animica, spirituale dei poteri che 
permettessero il contatto con ipostasi divine (che 
chiamiamo Angeli) per arrivare a una 
reintegrazione personale dell’operatore. Martinez 
tracciava i cerchi rituali, scriveva le parole sacre, 
pregava con umiltà e fervore e sempre in nome del 
Cristo come ci raccontano tutte le fonti e come ci 
testimonia chi c’era”. 

E, continua, in un altro punto con “[…] la 
spiritualità più grande, la sottomissione più 
completa alla volontà del Cristo e le preghiere più 
ardenti non hanno mai cessato di procedere, 
accompagnare e terminare le sedute presiedute da 
Willermoz”. 

Ora, alla luce di quanto appena riportato, se 
consideriamo che Willermoz è stato allievo di 
Martinez, insieme a Louis Claude De Saint Martin 
che, a sua volta, arriva ininterrottamente fino a noi 
grazie ad un deposito iniziatico trasmesso da 
Henry Delaage a Gerard Encausse (Papus) e che lo 
stesso Delaage aveva ricevuto da suo nonno 
Chaptal, iniziato da Saint Martin stesso, oserei 
affermare che il martinismo inizia ad assumere un 
perimetro piuttosto chiaro e scevro di possibili 
dubbi o incomprensioni. 

La reintegrazione diviene l’unica vera luce cui 
tendere attraverso il nostro continuo e costante 
lavoro e che guai a condurlo alla cieca, come 
faceva notare Chevillon, piuttosto si segua un 
percorso preciso sostanziato nell’esecuzione di un 
“Culto Divino”. 

Io credo che quando ci si avvicini al martinismo, 
in un certo senso anche quando ci si è dentro, sia 
inevitabile lo scontrarsi con tutta una serie di 
eventi storici e personaggi di non chiara e 
semplice comprensione. Nel mio caso è 
certamente un’aggravante la non predisposizione a 
ricordare date e nomi ma, ad ogni modo, dopo 
aver cercato varie fonti e letto alcuni libri, come 
“Tutti gli uomini del martinismo” di Gastone 
Ventura, ci si rende conto, fuor di dubbio, di essere 
di fronte ad un percorso abbastanza travagliato e 
confuso. 

Ma la luce, come ben sappiamo, è nascosta nelle 
tenebre. Siamo noi a doverla cercare e riconoscere. 
Sempre Gastone Ventura ci ricorda che, da una 
parte, abbiamo un “incarico gerarchico” necessario 
a costituire o mantenere la piramide di un Ordine e 
permettere la continuazione della Tradizione, 
dall’altra, vi è l’acquisizione da parte nostra di una 
maggior conoscenza iniziatica, assolutamente 
interiore e personale, che non può essere trasmessa 
da alcuno. 

Per cui, interagiamo con la forma e con la sostanza 
e, benché la prima possa nascondere dei lati 
oscuri, non tanto per la mera volontà di oscurarli 
ma perché ai tempi non c’eravamo e possiamo 
soltanto affidarci a quanto fino a noi pervenuto, la 
seconda è chiara e pronta ad illuminare chiunque 
voglia porsi in cammino. 

A mio modo di ragionare, non è tanto il 
martinismo a sembrare oscuro quanto le reali 
motivazioni che spingono un bussante verso uno 
dei molteplici Ordini. Perché, ancora una volta, gli 
strumenti e il metodo di lavoro possono variare 

  
      

LLaa  rreeiinntteeggrraazziioonnee  ccoommee  aassssee  cceennttrraallee

ddeell  ppeennssiieerroo  mmaarrttiinniissttaa

                 

PPeeggaassoo  II::::::II::::::



Sovrano    ordine
✡

Gnostico Martinista

30   Ecce Quam Bonum                      Dicembre 2025

all’interno degli stessi, ma ciò cui tendere è o 
dovrebbe essere chiarissimo. 

Il male maggiore che annebbia la vista del 
bussante è l’idea che il cammino martinista possa, 
in qualche modo, tendere a risolvere il malessere 
generale di un individuo o perfezionarlo rispetto a 
particolari parametri di riferimento. Niente di tutto 
ciò. 

Il miglioramento che avviene, e avviene, è un 
effetto collaterale frutto del nostro indefesso 
lavoro ed è funzionale al perfezionamento rispetto 
alla pratica stessa che stiamo ponendo in essere. Il 
“do ut des” regna sovrano ed è uno dei concetti più 
importanti da assimilare, in quanto permette di 
posizionarci correttamente lungo la Via.

Permette, in una primissima fase, di rispondere 
alla domanda: “Cosa possiamo dare se siamo 
all’inizio e non abbiamo la minima esperienza di 
quanto andiamo a praticare?” 

Questa domanda che ho sentito porre e che, seppur 
non in maniera esplicita, mi sono posto io stesso 
durante il primo periodo dalla mia associazione, è 
da meditare a fondo in quanto ci permette di dare 
tutto ciò che possiamo e di commettere i “giusti 
errori”. 

Il modo migliore di afferrare il significato di un 
qualcosa che risulta essere oscuro è attraverso 
l’utilizzo di analogie che riportano al quotidiano. 

Anni fa, dopo aver cambiato più volte i ragazzi 
nella cucina del mio ristorante, rimanevo 
insoddisfatto del risultato ottenuto e non perché 
non lavorassero correttamente (e già qui torna in 
auge il concetto di perfezionamento. 
“Correttamente” rispetto a cosa?) ma 
semplicemente perché non riuscivo a trasmettere 
loro la mia idea. Per cui, decisi di indossare la 
giacca da cuoco e farmi insegnare esattamente 
come realizzare ogni piatto. Dopo alcuni mesi di 
lavoro (continuo e costante) sono riuscito a 
modificare integralmente quanto imparato e a 
trasferirlo agli stessi, partendo da punti di vista 

diametralmente opposti. Anche pitturare una 
parete è semplice fino a quando ci si trova con un 
rullo in mano e non sappiamo da che parte 
iniziare. 

La teoria o, se vogliamo, il deposito sapienziale, il 
perimetro filosofico o come preferiamo chiamarlo, 
è soltanto uno degli aspetti e sicuramente non 
sufficiente a portarci verso l’obiettivo. Il percorso 
è ciclico, nel senso che è la teoria ad inquadrare la 
pratica ed è la pratica a spiegare la teoria. 

È nel momento in cui mi trovo con il rullo in mano 
e ho fatto un gran casino, che comprendo 
esattamente cosa la teoria tentava di insegnarmi e 
saprò, soltanto allora, come correggere il tiro e 
migliorare in funzione del pitturare la parete. 

E nel pitturare la parere emergeranno tutta una 
serie di ostacoli che risolverò in maniera 
soggettiva, la cui “genialità” risulterà essere quel 
valore aggiunto capace di arricchire altri Fratelli e 
Sorelle. Occorre superare il timore di non essere 
all’altezza e occorre, credo, comprendere che, in 
una gerarchia, troviamo l’illuminazione dall’alto e 
la comprensione dal basso. 

Soltanto l’umiltà ci renderà la papessa della 
seconda lama dei tarocchi, in grado di accogliere. 
Lei che incarna l’elemento passivo, essendo donna 
ed essendo seduta. Lei che incarna la luna e che 
diventa sacra dimora. Possiamo conoscere tutti i 
simboli che vogliamo, ma li comprenderemo 
soltanto trasformandoli in esperienza attraverso la 
pratica. 

In funzione del nostro dare sincero riceveremo in 
cambio molto di più, dalla capacità di affinare il 
nostro modo di utilizzare gli strumenti, alla 
maggior comprensione dei simboli, all’offrire un 
servizio all’Ordine più funzionale, al ricevere delle 
piccole e costanti intuizioni, al ricevere, in varia 
forma, le risposte alle nostre domande, ecc. 

Tornando a Martinez, al suo “Trattato sulla 
reintegrazione degli esseri”, sappiamo che, fra i 
primi spiriti emanati dalla sfera divina, alcuni 



Sovrano    ordine
✡

Gnostico Martinista

31   Ecce Quam Bonum                      Dicembre 2025

avevano prevaricato e, a seguito di questa 
prevaricazione, erano stati confinati nella materia. 
Gli stessi spiriti perversi dovevano essere 
subordinati al primo Uomo, Adamo, che prevaricò 
a sua volta tentato dagli stessi spiriti che avrebbe 
dovuto sorvegliare. 

In seguito alla prevaricazione, il primo Uomo 
perse la forma Gloriosa e si rivestì di una forma 
materiale passiva soggetta a corruzione. 
Decadenza dalla quale ci si può rialzare, in quanto 
il Minore in privazione può risalire attraverso il 
Minore riconciliato al Minore rigenerato. 

Inoltre, troviamo un passaggio a mio avviso molto 
importante nel libro di Adolphe Franck su Saint 
Martin e il suo maestro Martinez De Pasqually in 
cui riporta quanto l’abate Fournié garantisce aver 
ascoltato dalla bocca di Martinez. 

“Ognuno di noi, camminando sui propri passi, 
sulle proprie impronte, può innalzarsi al grado da 
dove è pervenuto Gesù Cristo. È in quanto ha fatto 
la volontà di Dio che Gesù Cristo, rivestita la 
natura umana, è diventato il Figlio di Dio, Dio 
stesso. Imitando il suo esempio o conformando la 
nostra volontà alla volontà divina, noi entreremo 
come lui nell’unione eterna con Dio. Noi ci 
svuoteremo dello spirito di Satana per penetrarci 
nello spirito divino; diventeremo uno, come Dio è 
uno. Saremo consumati nell’unità eterna di Dio 
Padre, di Dio Figlio e di Dio Spirito Santo, di 
conseguenza consumati nelle beatitudini delle 
delizie eterne e divine”. 

Queste parole sono pregne di significato in quanto 
ci lasciano comprendere come i confini non siano 
mai così netti. Quando Louis Claude De Saint 
Martin sembra, successivamente, distanziarsi dalle 
pratiche teurgiche degli Eletti Cohen per avviarsi 
sulla strada del misticismo, in realtà, non 
abbandona mai il cuore e la sostanza degli 
insegnamenti ricevuti. Non a caso afferma: “È a 
Martinez De Pasqually che devo il mio accesso 
alle verità superiori. È a Jacob Böhme che devo i 
passi più importanti che ho fatto in tali verità”. 

La teurgia, dal gr. ϑεουργία, comp. di ϑεός «dio» e 
ἔργον «opera, attività», è opera a favore di Dio, in 
nome di Dio e per conto di Dio e il teurgo è colui 
che compie un’opera di rettificazione attraverso i 
riti. 

Per il Filosofo Incognito il mito fondativo 
consisteva nella caduta dell’uomo da uno stato 
edenico, caduta dalla quale ci si può rialzare 
attraverso il pentimento e il riconoscimento della 
volontà divina. Martinez De Pasqually all’inizio 
del Trattato, inoltre, scriveva: “Avant le temps, 
Dieu émana des êtres spirituels, pour sa propre 
gloire, dans son immensité divine. Prima dei 
tempi, Dio emanò, a sua gloria, degli esseri 
spirituali nella immensità divina. Questi esseri 
dovevano compiere un culto che avevano ricevuto 
dalla Divinità per mezzo di leggi, precetti e 
comandamenti eterni”. 

Comprendiamo bene dunque, sempre tentando di 
oltrepassare il mero formalismo, la centralità del 
Culto Divino e di come i rituali siano una 
componente essenziale del Culto medesimo. 

La teurgia, includendo i concetti di trascendenza 
individuale e reintegrazione, porta l’uomo a 
recuperare quelle qualità perdute a seguito della 
caduta e queste qualità devono essere reintegrate 
attraverso la riconciliazione all’ombra del Culto 
Divino. 

Quello spirito doppiamente forte che è con noi 
quando ce lo meritiamo e che si allontana quando 
ci rendiamo indegni della sua azione dovrebbe, a 
maggior ragione, mostrarci come il nostro lavoro 
sia un costante e continuo tendere verso il 
recupero della posizione originaria ante caduta. 

René Le Forestier nel libro sugli Eletti Cohen e la 
tradizione sapienziale ci spinge ad ulteriori 
riflessioni quando scrive: “La materia non ha 
realtà, proviene dall’immaginazione divina e deve 
tornare al nulla. La reintegrazione della sua forma 
corporea non si opererà che per mezzo di una 
putrefazione inconcepibile ai mortali. I corpi, 
formati da questa materia senza realtà, esistono per 



Sovrano    ordine
✡

Gnostico Martinista

32   Ecce Quam Bonum                      Dicembre 2025

gli Spiriti che li abitano e danno loro movimento e 
vita. Tutte le specie di forme che agiscono in 
questo universo non esistono realmente in natura, 
né per se stesse, ma soltanto per l’essere che le 
anima e tutto ciò che sembra esistere di dissiperà. 
Il corpo dell’uomo è un organo necessario alla tua 
anima spirituale ma non dobbiamo considerare 
questa forma corporea come un vero corpo di 
materia tangibile dal momento che essa deriva solo 
dalle prime essenze spiritose destinate, dal primo 
verbo di creazione, a trattenere le svariate 
impressioni adatte alle forme che dovevano essere 
usate nella creazione universale. Non è possibile 
considerare le attuali forme corporee come reali, 
senza di conseguenza ammettere una materia 
innata nel divino Creatore, il che è contrario alla 
spiritualità”.

Ogni giorno, durante il nostro rituale giornaliero, 
accendiamo un lume e questa, in apparenza 
semplice, azione è una delle più potenti e capaci di 
evocare tutto il significato di quanto andiamo 
compiendo. 

Dal primo giorno che ho acceso 
“consapevolmente” un lume fino ad oggi, ho 
sentito nel profondo che quello è tutto il lavoro e 
che quel simbolo è di una tale potenza difficile da 
esprimere a parole. 

Operiamo attraverso i quattro elementi affinché la 
nostra scintilla spirituale possa tornare all’origine. 
Quella fiamma brucia gradualmente ogni elemento 
estraneo alla nostra vera natura, brucia il denso ed 
elimina le scorie. Sacrifica ciò che, rispetto alla 
nostra vera essenza, risulta estraneo ed aggiunto, 
rompe ogni sovrastruttura permettendoci di 
proseguire lungo il nostro Cammino. 

È il fuoco che dissolve l’involucro consentendo la 
nostra ricongiunzione con la scintilla divina 
presente all’interno di noi stessi. È quel fuoco che 
un iniziato dovrebbe tenere acceso anche al 
termine di ogni rituale, lasciandolo bruciare notte e 
giorno, continuamente. 

Abbiamo da bruciare tutto ciò che ci lega a questo 

mondo inferiore, partendo magari da quelli che 
sono stati nominati i sette peccati capitali. E 
abbiamo da bruciare tutto ciò gradualmente, senza 
fretta e senza scossoni, come il fuoco sulla candela 
che brucia mantenendo uno specifico ritmo. 

Qualunque cosa accade intorno, li fuoco continua 
incessantemente a bruciare. Il percorso martinista, 
come qualunque altra via iniziatica, non è un 
lavoro a tempo pieno o part time, ma è un lavoro 
che non vede interruzione alcuna e che non ha 
periodi di ferie. È un sentire profondo che 
dovrebbe accompagnarci in qualunque momento 
della nostra vita, divenendo chiave di lettura in 
grado di aiutarci a comprendere e trasmutare per 
avanzare. 

Non sono mai stato d’accordo con chi considera la 
vita odierna troppo caotica e stressante, tale da non 
permettere ad ognuno di noi di percorrere una via 
interiore. Credo, piuttosto, che l’incapacità di 
porre la Via al centro e di riorganizzare le proprie 
routine in funzione della stessa sia l’ennesimo 
ostacolo posto in essere dalla nostra mente e la 
nostra non forte volontà o desiderio di 
abbandonare realmente ciò che ci ostacoli. 

E questo, credo sia fondamentale precisarlo, non 
significa necessariamente estraniarsi da tutto per 
trasferirsi su di un monte. Io sono il primo che ho 
sempre amato questa vita, con tutte le sue 
difficoltà, sfide e momenti più o meno difficili ma, 
allo stesso tempo, ho sentito forte quel desiderio di 
trascendenza nato, probabilmente, da una velata 
insoddisfazione derivante dal riconoscimento di 
tutto ciò che ci circonda come transeunte. 

La riorganizzazione di tutto il nostro agire, in 
funzione della Via che scegliamo di proseguire, ci 
porta gradualmente a fare chiarezza, a dare a Dio 
ciò che è di Dio e a Cesare ciò che è di Cesare, 
togliendo forza a tutti quegli impulsi ed istinti che 
rappresentano un ostacolo al riconoscimento della 
nostra essenza. 

Solo in questo modo, credo, riusciamo a penetrare 
il significato profondo dell’opera teurgica, 



Sovrano    ordine
✡

Gnostico Martinista

33   Ecce Quam Bonum                      Dicembre 2025

riconoscendo che teurgo non è colui che 
meccanicamente indossa un’Alba e officia un rito, 
ma colui che incarna pienamente l’archetipo 
sacerdotale di riferimento sacralizzando ogni 
momento della propria vita. 

Ogni giorno operiamo sotto la protezione di un 
Angelo che, contemporaneamente, ci ricorda uno 
dei vizi da tenere ben presente affinché possa 
essere osservato in azione, meditato, lavorato e 
trasmutato. 

La Via Martinista è una Via operativa, una Via che 
per la reintegrazione dell’Uomo nell’Uomo e 
dell’Uomo nel Divino ha bisogno di pratica. La 
conoscenza a cui dovremmo ogni giorno anelare 
non è tanto una conoscenza semplicemente su di 
un piano mentale, quanto una conoscenza da 
intendersi come quella gnosi che è forma e veicolo 
di redenzione. 

Ogni strumento deve essere considerato come 
funzionale, insieme ad altri, alla reintegrazione che 
aneliamo raggiungere. La ritualità, come le 
pratiche interiori e lo studio filosofico 
rappresentano il nostro arsenale sempre a 
disposizione. 

Non hanno bisogno di spiegazione o chiarimenti le 
parole di Francesco Brunelli quando identifica il 
Martinismo con una Via iniziatica ed operativa. 

“Iniziatica quando esercita una funzione 
introduttrice ai misteri mediante la creazione di un 
uomo “nuovo” dapprima “denudato”, poi 
“rivestito” poi messo in condizioni di vedere e di 
muoversi verso la Luce sino ad identificarsi con 
essa mediante i suoi sforzi personali. Operativa 
quando determina un campo magnetico, attraverso 
un effettivo lavoro di catena - che ha delle regole 
semplici, ma rigidamente meccaniche - e non una 
catena diciamo... poetica, sognante, utopica (come 
è in realtà in certi tipi di Ordini iniziatici oggi, 
anche Martinisti). Tale campo magnetico agendo 
in armonia con le forze cosmiche, spinge 
necessariamente alla realizzazione della propria 
reintegrazione favorendo l'ascenso e contribuisce 

alla reintegrazione universale. Reintegrazione 
individuale e generale: i due obbiettivi, i due scopi 
irrinunciabili del Martinismo di tradizione”.

Per cui a me appare tutto abbastanza chiaro, non 
facile ma chiaro. Il desiderio di reintegrazione è 
ciò che dovrebbe spingere il martinista e ciò che lo 
dovrebbe sempre accompagnare, anche per evitare 
inutili perdite di tempo. 

La comprensione della reintegrazione come asse 
centrale e della “non esistenza del martinismo 
quanto più dei martinismi” in quanto, assodato che 
la sostanza dovrebbe essere la stessa, le modalità 
utilizzate da un Ordine piuttosto che da un altro 
sono diverse, sono elementi che portano il 
bussante a vivere un percorso sano, pieno e 
proficuo. 

Aspettative errate portano inevitabilmente ad 
abbandonare la Via in quanto ci si attende dei 
benefici che o non appartengono alla Via stessa o 
non arrivano nei tempi e nelle modalità attese. 
Invece, accettando la nostra limitata condizione 
attuale e il nostro stato di ignoranza, forti del 
nostro desiderio, possiamo porci in cammino con 
la serenità che ogni piccola “illuminazione” 
arriverà nel momento opportuno o, chissà, magari 
non arriverà proprio in quanto non risulteremo 
adeguati. Ma, in ogni caso, non sarà tempo perso 
in quanto avremo vissuto pienamente ogni singolo 
momento e offerto tutto ciò che era nelle nostre 
disponibilità. 

Altro elemento, a mio avviso, essenziale è tenere 
sempre a mente come la reintegrazione di cui si 
tratta e, sicuramente, la reintegrazione che viene 
fuori dagli insegnamenti di Martinez De Pasqually 
è una reintegrazione da comprendere come fine 
delineante un perimetro all’interno del quale si 
includono tutta una serie di altre pratiche 
propedeutiche. 

Partendo da una profonda presa di conoscenza 
della nostra misera situazione attuale, passando per 
la ritualità giornaliera, le preghiere e le 
purificazioni, occorrerebbe notare come vi sia un 



Sovrano    ordine
✡

Gnostico Martinista

34   Ecce Quam Bonum                      Dicembre 2025

passaggio intermedio che, come già accennato, 
rappresenta la riconciliazione all’ombra del Culto 
Divino. 

Mentre la reintegrazione può essere vista come un 
ritorno all’unità, la riconciliazione è un 
riavvicinamento che avviene tra l’Uomo e l’Essere 
e questo riavvicinamento avviene attraverso quella 
fiamma che è nostro compito mantenere sempre 
accesa. Il Culto Divino è un continuo tendere 
verso l’Essere. È un renderci coppa in attesa di 
ricevere il Divino, è un chiedere realmente 
perdono per quanto accaduto e un porsi in attesa di 
un intervento dall’alto, attesa che non va, però, 
scambiata con mera passività. 

Sempre Adolphe Franck ci riporta: “Il primo di 
questi strumenti di salvezza che si presentano nella 
nostra disperazione, è il tempo. Il tempo che non 
esisteva prima che l’uomo fosse allontanato dal 
suo Creatore; il tempo, condizione suprema di 
questa natura corrotta, nella quale siamo immersi; 
il tempo, accompagnamento necessario della 
generazione e della morte, è anche la sorgente 
della nostra riabilitazione, visto che, se non 
avessimo il tempo di rivelarci, la nostra caduta 
sarebbe eterna. […] madre di famiglia che si china 
verso il suo bambino, per aiutarlo a rialzarsi, dopo 
che è caduto. […] una lacrima dell’eternità […] il 
tempo null’altro può essere se non la moneta 
dell’eternità”. 

E questo quadro che ci viene dipinto da Louis 
Claude De Saint Martin è vicino a quanto emerge 
dal pensiero dell’abate Fournié, che ci dice 
sostanzialmente che, alla fine dei tempi, a salvarsi 
saranno coloro i quali, dopo aver vissuto il 
mischiarsi di vero e di falso, saranno in grado di 
identificarsi nel vero con la pratica della morale 
cristiana. I maledetti, al contrario, coloro i quali si 
saranno identificati con il falso a causa della 
pratica contraria alla morale. 

È evidente che, se da una parte abbiamo l’Essere 
che si china verso di noi per aiutarci a rialzare da 
terra, dall’altra dobbiamo essere noi a sbatterci e 
tendere verso l’alto affinché questo aiuto possa 

risultare proficuo. 

Per concludere, anche prescindendo dall’ambiente 
martinista, io credo che il concetto di 
reintegrazione debba o possa essere un concetto da 
tenere ben a mente in quanto risulta di valido 
sostegno a chiunque intenda iniziare un serio 
cammino di ricerca interiore. 

Nella tecnica del restauro, la reintegrazione di 
un’opera è un procedimento inteso a rifare, 
reintegrare le parti o zone mancanti. E cos’è che fa 
un “uomo comune” dalla mattina alla sera? Non 
tenta, in ogni modo possibile, di colmare queste 
mancanze, accorgendosi continuamente di averne 
delle altre come in un circolo vizioso dal quale 
risulta impossibile uscire? 

E ciò, semplicemente, perché cerca la soluzione 
nel luogo sbagliato…

Dal Vangelo di Filippo: “Colui che esce dal mondo 
non può più essere trattenuto, per essere stato nel 
mondo. È manifesto che egli si è elevato al di 
sopra dei desideri, [della morte] e della paura. Egli 
è il signore [della natura], egli è superiore alla 
gelosia. Ma se [queste cose] ci sono, lo 
posseggono e lo soffocano. E come potrà essere in 
grado di sfuggire [loro?] Come potrà nascondersi 
da loro?”

Pegaso I:::I:::



Sovrano    ordine
✡

Gnostico Martinista

35   Ecce Quam Bonum                      Dicembre 2025

“I cieli annunciano la gloria di Dio; ma è nel 
cuore dell’uomo che è scritta la vera 
testimonianza del suo amore e della sua 
saggezza.
È nell’estensione senza limiti del nostro essere 
immortale, che si trova il segno parlante del Dio 
santo e sacro, e del Dio benefico a cui sono 
dovuti tutti i nostri omaggi”

Louis Claude de Saint-Martin 

Sappiamo tutti cosa sia il cuore e l’importanza che 
esso riveste nella vita corporea animale. 
Nell’uomo, oltre ad essere l’organo muscolare 
deputato a pompare il sangue in tutto l’organismo 
fisico attraverso i vasi sanguigni, esso rappresenta 
da sempre un centro spirituale di fondamentale 
importanza. È simbolo di interiorità, intimità, 
profondità, vita, emozioni, dedizione, sacrificio, 
amore; inoltre, nella tradizione iniziatica, esso è la 
sede dell’anima e innumerevoli sono le citazioni e 
gli esempi in campo letterario, religioso e 
iniziatico in cui gli viene attribuito un ruolo di 
primaria importanza. Esso è stato anche usato per 
definire un tipo di percorso interiore, la “via del 
cuore” o cardiaca, alla quale è collegata un tipo 
particolare di preghiera monologica, praticata da 
lungo tempo, particolarmente sul Monte Athos 
luogo simbolo dell’Ortodossia, dove i monaci 
sparsi nei numerosi conventi e romitaggi, la 
recitano incessantemente. Vorrei chiarire subito un 
punto che ritengo importante: la via cardiaca non è 
contrapposta o alternativa alla “via teurgica” come 
alcuni vorrebbero, essa rappresenta semplicemente 
un percorso diverso, un differente approccio e non 
vi è frattura tra queste due vie che, anzi, se 
praticate con equilibrio e correttamente, possono 

trovare reciproco completamento nel lavoro 
iniziatico. 
Sappiamo come la via del cuore fosse quella che 
Louis Claude de Saint-Martin prediligeva, e a 
suffragio di ciò viene solitamente citato ciò che 
egli scriveva al suo amico Kirchberger «… la sola 
iniziazione che predico e che ricerco con tutto 
l’ardore della mia anima, è quella attraverso cui 
possiamo entrare nel cuore di Dio  e far entrare il 
cuore di Dio in noi…» Infatti, dopo aver praticato 
la Teurgia all’interno dell’Ordine dei Cavalieri 
Massoni Eletti Cohen dell’Universo il nostro 
Filosofo Incognito decise, dopo la morte di 
Martinez de Pasqually (fondatore e maestro 
dell’Ordine), di lasciare questa struttura e il 
modello che proponeva, per dedicarsi 
maggiormente alla via secondo il cuore che ci 
porta in noi stessi, all’interno della nostra vera 
natura, e attraverso il nostro pensiero operare un 
rinnovamento. Appare qui evidente l’importanza 
che riveste il pensiero nel praticare la via del 
cuore; non si parla del pensiero razionale, 
condizionato dai sensi ed espresso in forma 
dialettica (quello utilizzato dalla stragrande 
maggioranza di uomini e donne), bensì del 
pensiero puro, vivente, libero da qualunque 
cerebralità e istintività. Per giungere a tale 
elevazione del pensiero, occorrerà un profondo 
lavoro interiore di concentrazione e meditazione. 
Quella di Saint-Martin fu una scelta consapevole 
verso una ricerca di semplicità e forse anche di 
essenzialità, è nel profondo dell’anima umana, 
nella propria interiorità che, per il Filosofo 
Incognito, bisogna ricercare una via che permetta 
al Divino di manifestarsi in noi, e per far ciò 
l’anima deve potersi concentrare sul fondo di sé 
stessa. Si delinea in tal modo una visione 

llaa  vviiaa  ddeell  ccuuoorree  ee  llaa
ffiilloossooffiiaa  ddeell  ssiilleennzziioo

AAnnttaarreess  II::::::II::::::                



Sovrano    ordine
✡

Gnostico Martinista

36   Ecce Quam Bonum                      Dicembre 2025

all’interno della quale assume particolare rilievo la 
preghiera, strumento cardine, insostituibile e di 
prim’ordine nella via del cuore come anche nella 
via teurgica, finalizzata non a qualche sporadica 
richiesta dettata dalle necessità della vita 
materiale, ma piuttosto alla comunicazione e al 
rapporto quotidiano, amorevole e sincero con la 
Divinità in noi, “…Tu hai detto perciò che era nel 
cuore dell’uomo che Tu potevi solamente trovare 
il Tuo riposo…”.  Ne sono prova le Dieci 
Preghiere che Saint-Martin ci ha lasciato (dalla 
prima delle quali è tratta la precedente citazione), 
che percorrono tutte le sofferenze che l’uomo in 
questo stato di privazione attraversa, e che 
testimoniano inoltre una fede incrollabile in Cristo, 
che Egli chiamava Riparatore o ancora Agente 
Universale, venuto per ristabilire l’equilibrio 
perduto, e per la rigenerazione dell’uomo. 
La via del cuore, via interiore, necessita una 
fondamentale attitudine: quella del raccoglimento, 
indispensabile anche alla meditazione; essa è la 
capacità di entrare in sé stessi, immergendosi in 
una silenziosa ricerca di Dio. Ricerca che porta 
alla Sua scoperta in noi e, nel percorso tracciato 
dal nostro Amato Filosofo ne “Il Nuovo Uomo”, è 
il Cristo stesso che, dopo essere stato concepito 
nasce in noi, attraverso un lavoro consapevole e 
minuzioso di trasmutazione interiore. Esso 
comporta inizialmente una profonda presa di 
coscienza del proprio stato; il famoso detto “γνῶϑι 
σεαυτόν”, (in lat. nosce te ipsum, conosci te 
stesso), inciso sul frontone del Tempio di Apollo a 
Delfi, è un monito della massima importanza 
perché ci esorta a prendere coscienza della 
condizione di limitatezza e privazione nella quale 
viviamo. È soltanto da tale amara consapevolezza 
che l’uomo può decidersi a intraprendere un 
lavoro che potrà portarlo verso la sua 
rigenerazione. 
L’approccio alla via cardiaca è di tipo mistico, si 
cerca la conoscenza diretta di Dio nella nostra 
interiorità, affinché anche Egli ci riconosca; 
durante la sua pratica i sensi fisici tacciono, sono 
assopiti, mentre vengono risvegliati i sensi 
interiori, sottili, spirituali che permettono di 
ricercare e percepire la comunione col divino. 
Come è facile immaginare, un approccio di tipo 

mistico da parte dell’uomo non ha mai riscontrato 
il favore delle chiese ufficiali, con le loro 
gerarchie, il loro preteso e assurdo potere 
esclusivo sullo spirito, con i loro dogmi, attraverso 
i quali impongono una visione e un’obbedienza ai 
fedeli; cito un esempio su tutti, Jacob Böhme 
(1575-1624), mistico tedesco, figura di grande 
ispirazione per L.C. de Saint Martin, vessato, 
imprigionato, perseguitato dalla Chiesa Luterana 
del suo tempo. 
L’approccio mistico è favorito, come dicevo sopra, 
dalla preghiera, che permette di raggiungere e 
alimentare una connessione profonda con le 
pieghe più recondite della nostra anima. I monaci 
della Chiesa Ortodossa, modello per un corretto 
approccio alla preghiera del cuore, ripetono con 
costante raccoglimento e attenzione la preghiera di 
Gesù che, inizialmente, era così recitata: 
“Κύριε Ιησού Χριστέ, Yιέ Θεού ελέησον με” (Sig
nore Gesù Cristo, Figlio di Dio abbi pietà di me). 
Nei nostri perimetri la formula è la seguente: 
“Cristo Re ti dono il mio cuore donami il tuo 
cuore”. L’iniziato, attraverso la costante ripetizione 
della preghiera monologica, trova in essa 
alimentazione e crea pian piano uno stato in cui, 
concentrato sulle parole combinate con una 
corretta respirazione, elimina i pensieri e le 
fantasie della mente rendendola muta e 
confinandola in un assoluto silenzio, poiché come 
scrive il nostro Grande Maestro “La preghiera è in 
definitiva anche un'arma che rompe il potere della 
nostra mente”. Se la mente è il luogo della dualità 
e della molteplicità, vincerla e ridurla al silenzio 
significa anche un ritorno verso l’unità all’interno 
del nostro spazio sacro, dove i conflitti e le 
opposizioni trovano risoluzione in una visione e in 
uno stato di pace interiore. Scriveva Seneca a 
Lucilio: "Il primo segno di una mente ordinata è la 
capacità dell'uomo di fermarsi e stare con sé 
stesso."
Ed è proprio la pace, la quiete e il silenzio che gli 
asceti e gli anacoreti dei primi secoli del 
Cristianesimo cercavano, lasciando le loro case e 
recandosi nel deserto o in luoghi ameni e isolati, 
eremiti interamente dediti alla preghiera e alla 
penitenza, desiderosi di realizzare l’unione con 
Cristo. Nacque così l’esicasmo, da 



Sovrano    ordine
✡

Gnostico Martinista

37   Ecce Quam Bonum                      Dicembre 2025

ἡσυχία hesychia (calma, pace, tranquillità). Questi 
uomini cercavano una condizione e una filosofia 
che potremmo definire “del silenzio”, 
propedeutica e fondamentale per un corretto 
approccio di ricerca interiore, che va verso ciò che 
definiamo preghiera del cuore e ne favorisce la 
realizzazione. La via del cuore non è un fatto 
isolato nel nostro percorso iniziatico, essa va 
preparata e affiancata con pratiche quali 
l’introspezione, la retrospezione, l’auto 
osservazione, la concentrazione e la meditazione; 
del resto non a caso, all’interno dei nostri 
perimetri, questa viene definita una via integrale. 
“Ma tu, quando preghi, entra nella tua cameretta e, 
chiusa la porta, rivolgi la preghiera al Padre tuo 
che è nel segreto; e il Padre tuo, che vede nel 
segreto, te ne darà la ricompensa” (Mt. 6,6). 
Questo è l’insegnamento che Gesù Cristo dà agli 
Apostoli sulla preghiera, che è quindi un atto che 
riguarda la nostra interiorità (la cameretta), il 
nostro spazio sacro, e chiudere la porta vuol dire 
preservarlo attraverso la chiusura ermetica rispetto 
a tutto ciò che è profano, che non attiene alla 
nostra sfera interiore spirituale, e a tutto ciò che 
non siamo noi e che non è nostro. Questo 
importantissimo passo evangelico, ci insegna 
inoltre la differenza tra la preghiera esteriore e 
pubblica, che va dall’interno all’esterno, praticata 
nel tempio o in chiesa, e quella privata che 
viceversa va dall’esterno verso l’interno, alla 
ricerca di un salutare isolamento: ed è in 
quest’ultima che trova radice e fondamento la via 
del cuore.
In essa il nostro punto di osservazione non è più il 
centro cerebrale ma il centro cardiaco; la nostra 
visione viene filtrata attraverso il luogo-simbolo 
del cuore, quest’ultimo diviene quindi la lente 
focale del nostro “sentire”. Non si tratta più di ciò 
che appare ma di ciò che è. Gli esicasti dicevano 
che bisognava portare la mente nel cuore e la loro 
preghiera diventava, alla fine, continua, così come 
l’esortazione che S. Paolo scriveva ai 
Tessalonicesi:”pregate incessantemente”.  Porre la 
mente sotto il controllo del cuore significa che a 
prevalere e a governare le nostre azioni non sono 
più i nostri aggregati psicologici, bensì il nostro Sé 
più profondo che induce al silenzio il nostro ego, 

con tutti i suoi falsi bisogni, le fantasie sfrenate e i 
desideri ispirati da questo mondo. In questa 
prospettiva è facile intuire come, praticare la via 
del cuore, comporti nei confronti del mondo 
circostante un approccio generale diverso dal 
consueto che, più sopra, parlando degli esicasti, ho 
definito filosofia del silenzio. Ovviamente non si 
vuole indicare qui tanto la totale assenza di suoni e 
rumori circonstanti, sarebbe fin troppo facile, 
quanto una visione e un approccio del tutto diversi 
rispetto a quelli dell’uomo comune, diceva 
Plotino: "Il silenzio non è assenza di suono, ma 
presenza dell'essere." Si tratta, in senso generale, 
di riuscire a distaccarsi dal disordine e dal caos che 
vi è dentro e attorno a noi. 
La filosofia del silenzio è qualcosa di esteso e di 
essenziale, che riguarda tanto l’uomo del torrente 
(l’uomo comune) quanto a maggior ragione 
l’iniziato o colui/colei che intende percorrere la via 
del cuore. In una società nella quale bisogna 
sempre e comunque aver qualcosa da dire, è 
importante saper praticare il silenzio anche se ciò 
comporta fatica, ma bisogna comprendere che il 
tacere volontariamente non è sinonimo di 
inferiorità o incapacità bensì scelta consapevole, se 
praticato per il conseguimento di un fine. Per 
Heidegger il silenzio è una possibilità di avere 
qualcosa da esprimere ma scegliere liberamente di 
non farlo. Parlare in maniera misurata può essere, 
ad esempio, un modo per dare il giusto peso e 
valore alle parole, farlo invece a vanvera e 
smisuratamente svilisce e dissacra la parola, oltre a 
renderci banali. Occorre ricordare che tutto ciò che 
esiste è stato preceduto dal silenzio, quindi tutto 
ciò che cerchiamo e vogliamo portare a emersione 
dentro di noi, trova il suo punto di partenza nel 
silenzio; ed è soltanto in esso che determinati stati 
di conoscenza e consapevolezza trovano 
espressione. E ciò vale anche per la preghiera, è 
bene quindi ricordarsi che, come prima della 
creazione era il silenzio, così è anche prima di 
ogni nostra pratica. 
In ultima analisi la filosofia del silenzio è, a mio 
avviso, anche uno stile di vita che va di pari passo 
con la via del cuore, ciò vale sia per il saggio che 
per l’iniziato, essa è calma, padronanza di sé, è un 
modo di fare e di essere che conduce alla 



Sovrano    ordine
✡

Gnostico Martinista

38   Ecce Quam Bonum                      Dicembre 2025

percezione di un tempo rallentato, dilatato, libero 
da rigidi schemi e che diventa spazio per la 
preghiera e la meditazione profonda. È il viatico 
ideale e necessario che ci permette di vivere ed 
esperire profondamente e proficuamente la via del 
cuore, percorso di crescita spirituale, 
riconciliazione e rigenerazione dell’Uomo di 
Desiderio.

Antares I:::I:::



Sovrano    ordine
✡

Gnostico Martinista

39   Ecce Quam Bonum                      Dicembre 2025

«L’amore è il cuore di Dio», scrisse Jacob Böhme 
nel buio luminoso della sua officina di Görlitz. «Il 
posto di Dio è il cuore», gli fece eco, tre secoli 
dopo, Ernest Hello, con la sua penna affilata come 
una lama di Toledo. Due frasi apparentemente 
dissimili, eppure identiche: l’una descrive 
l’essenza divina, l’altra il suo domicilio; l’una dice 
cosa Dio è, l’altra dove Egli si rivela. In mezzo, il 
mistero della coincidenza: Dio, che è Amore 
infinito, non può contenersi nel proprio abisso; 
trabocca, si riversa, cerca cuori capaci di dilatarsi 
fino a contenerLo. E quei cuori, una volta invasi, 
diventano il Suo trono.
Il martinismo, erede discreto di questa tradizione, 
non ha mai cessato di ripetere che la vera 
operazione non è cerebrale né cerimoniale, ma 
cardiaca. Il cuore è il solo altare dove il fuoco 
divino può scendere senza consumare, perché è già 
bruciato dall’amore. Saint-Martin lo chiamava «il 
pensiero del Cuore»: non un sentimento, ma una 
conoscenza per connaturalità, un’intelligenza che 
arde. È lì, nel centro segreto dell’essere, che 
l’uomo reintegrato riscopre di essere stato creato a 
immagine dell’Amore e che l’Amore a immagine 
di Dio.
Ma l’amore non è mai nudo. La gloria è la sua 
veste. Non la gloria vana degli uomini, fatta di 
rumore e di apparenza, ma la gloria che il Logos 
tesse con fili di luce intelligibile: la stessa che sul 
Tabor avvolse Gesù di una volta per tutte, 
rivelando ciò che l’Incarnazione aveva sempre 
nascosto. «Risplenda su di noi, Signore, la luce del 
tuo volto»: il Salmista non chiedeva un favore, ma 
riconosceva un fatto. Quella luce è già scesa, si è 
posata sulle nostre spalle come il mantello regale 
che il Padre getta sul figlio prodigo di ritorno. Non 
siamo più servi, ma figli nel Figlio; non più 

mendicanti di gloria, ma partecipi della gloria 
stessa del Riparatore.
Per questo la regalità cristiana è paradossale: è 
sovranità senza dominio, trionfo senza violenza. 
Cristo è Re perché è Servo; è Signore perché è 
Amore crocifisso. E noi, rivestiti della sua gloria, 
diventiamo sovrani nello stesso modo: regnando 
sul nostro nulla, comandando alle passioni, 
vincendo il mondo con la sola forza 
dell’abbandono confidente.
La domenica delle Palme lo proclama con una 
gioia quasi insolente sotto il cielo grigio della 
storia: Gloria, laus et honor tibi sit, Rex Christe 
Redemptor! I bambini agitano rami, la folla stende 
mantelli, e per un istante Gerusalemme terrena si 
ricorda di essere immagine di quella celeste. Il sole 
eterno canta attraverso le nubi, perché la Gloria 
non dipende dal tempo atmosferico: è la veste 
dell’Amore, e l’Amore è il Cuore di Dio che batte 
nel petto trasfigurato dell’uomo redento.
Chi ha compreso questo non cerca più onori 

                                                                                                  

ll''aammoorree  èè  iill
ccuuoorree  ddii  ddiioo
                                           Zolfo A:::I:::



Sovrano    ordine
✡

Gnostico Martinista

40   Ecce Quam Bonum                      Settembre 2025

umani, né titoli iniziatici, né applausi di loggia. Gli 
basta sapere che, nel silenzio del suo cuore, il Re 
dei re ha posto il suo trono. E da quel trono 
invisibile irradia, senza rumore, la sola potenza 
capace di reintegrare l’universo: l’Amore che è 
fuoco e che è luce, che consuma l’impuro e riveste 
il puro di gloria eterna.
Allora sì, il martinismo cessa di essere una vuota 
parola e diventa ciò che è sempre stato: la via 
regale del Cuore che ama, che arde, che risplende. 
Perché l’amore è il cuore di Dio, e il cuore di Dio, 
per grazia ineffabile, è diventato il nostro.



Sovrano    ordine
✡

Gnostico Martinista

41   Ecce Quam Bonum                      Dicembre 2025

L’ essere umano per sua natura sin dalla tenera età 
coltiva in sé dei desideri, quando si è piccoli, all’ 
approssimarsi delle feste natalizie si desidera che 
Babbo Natale ci faccia trovare sotto l’ albero ciò 
che gli è stato scritto nella letterina.
Crescendo, le priorità cambiano in funzione della 
nostra età ma il provare desideri rimane immutato 
nel nostro essere.
Quando ci rapportiamo con i nostri simili, capita 
di sentir esporre loro i desideri che vorrebbero si 
realizzassero, c’ è chi desidera possedere una casa 
propria per la tranquillità familiare, chi la salute 
dei propri cari, qualcuno un lavoro migliore o un 
adeguamento dello stipendio per poter arrivare con 
maggiore tranquillità a fine mese.
C’è poi chi ha desideri più “futili” , come il 
divenire ricchi, il possedere auto di lusso o vestiti 
firmati, altri ancora più nobili, come l’aiutare chi è 
in difficoltà o nell’ indigenza, prestando servizio 
nelle Caritas di zona o in altre associazioni, 
donando cosi il loro tempo, il loro operato o beni 
di prima necessità.
Vi sono poi persone che provano altri tipi di 
desiderio, che li conduce, quasi li “spinge” su 
sentieri più spirituali, molti si affidano alla 
religione, dal latino (religio) “legare”, mettere 
insieme (persone) vincolate alle credenze, agli 
obblighi e ai divieti sacrali, chi a quella Cristiana, 
sia essa cattolica, ortodossa, evangelica o 
protestante o in altre frange che da essa sono stati 
partoriti,  chi nelle altre religioni abramitiche, altri 
nell’ induismo o nel buddismo, comunque tutti 
sotto la figura di una guida spirituale, sia esso un 
ministro del culto cristiano, un rabbino, un imam o 
un bramino.
Vi è poi una minoranza di persone a cui la 
religione ed i suoi ministri non bastano, cercano 

una spiritualità più profonda, più intima basata su 
di una gnosi, dal greco (gnosis) “ conoscenza” 
individuale, elemento essenziale nella ricerca dell’ 
Essere, conoscenza che è fonte di redenzione e 
salvezza.

Nel Trattato sulla Reintegrazione degli Esseri, 
Martinez de Pasqually( Grenoble 1727 – Santo 
Domingo 20 Settembre 1774), maestro di Louis-
Claude de Saint-Martin, narra che dopo la 
prevaricazione perpetrata da Adamo, con 
conseguente caduta dal suo status di coadiuvatore 
del Divino, egli immediatamente prova un intenso 
e profondo desiderio di ritornare alla sua 
condizione originale.
Condizione che potrà essere riacquisita attraverso 
l’ espletamento costante e continuo del Culto 
Divino, che troverà apice e completamento nella 
figura del Cristo.
Questo è il mythos alla base dell’Ordine degli 
Eletti Cohen fondato da Martinez, uomini di 
desiderio che all’ ombra del Culto Divino si 
sarebbero riconciliati e successivamente reintegrati 
con l’ Essere.
Questa è l’ eredità spirituale che passando  
attraverso il Filosofo Incognito è giunta fino ai 
nostri giorni, convogliata all’ interno del 
Martinismo.
Il matrinista non ha un desiderio di ricercare 
quindi un “perfezionamento” individuale, morale, 
ma ricerca la via per ritornare alla Sorgente 
liberandosi dal giogo di quegli Enti che lo legano e 
costringono in questo mondo.
Scrive nella prima delle sue dieci preghiere il 
Filosofo Incognito :
“Sorgente eterna di tutto ciò che è, tu che invii ai 
prevaricatori gli spiriti di errore e di tenebre che li 

IIll  rruuoolloo  ddeell  ddeessiiddeerriioo  
ccoommee  ffoorrzzaa  
ddii  rriittoorrnnoo  AAnnaaeell  II::::::II::::::  



Sovrano    ordine
✡

Gnostico Martinista

42   Ecce Quam Bonum                      Dicembre 2025

separano dal Tuo amore, invia a colui che ti cerca 
uno spirito di verità che lo avvicini a Te per 
sempre.
Che il fuoco di questo spirito consumi in me 
perfino le più piccole tracce del vecchio uomo e 
che dopo averlo consumato faccia nascere da 
questo ammasso un nuovo uomo sul quale la Tua 
mano sacra non disdegni di versare più l’ unzione 
santa”.
In queste poche righe, Saint-Martin mette tutta l’ 
essenza di ciò che è il desiderio che ci anima, che 
ci spinge in quel movimento anabasico verso l’ 
Essere.
Attraverso pratiche come la retrospezione, l’ 
introspezione, la meditazione, comprendiamo 
quanto in realtà siamo frammentati nel nostro 
essere, quanto siamo meccanici e assopiti nel 
nostro agire quotidiano, quanto il mondo in cui 
viviamo e le forze che lo governano siano 
fameliche ed energivore e che il tempo e gli 
affanni che qui viviamo sono solo una mera 
illusione.
Attraverso lo studio e la conoscenza, la preghiera 
consapevole, la mantralizzazione dei nomi sacri, la 
pratica teurgica e la purificazione, alimentiamo 
quel fuoco interiore che noi chiamiamo desiderio, 
il collegamento eggregorico con tutti i fratelli e le 
sorelle dell’ Ordine lo amplifica e lo protegge, ci 
dona quello slancio verticale, ma soprattutto 
attraverso la pratica giornaliera, in luna piena, 
negli equinozi e nei solstizi del Culto Divino 
potremo come dice Saint-Martin ricevere quello 
spirito di verità che ci permetterà di avvicinarci 
sempre più all’ Essere.
Il sentiero martinista dona a chi lo percorre la 
consapevolezza che solo attraverso il continuo 
esercizio sacerdotale del Culto Divino si può 
giungere a quella fondamentale riconciliazione 
dell’ uomo nell’ Uomo e successivamente con il 
Divino, che dà forza e sostanza al desiderio 
ultimo, che è quello Reintegrarsi nelle nostre 
proprietà e virtù, tornando così all’ Essere e a 
quello stato primordiale che possedevamo prima 
della caduta.
   

 



Sovrano    ordine
✡

Gnostico Martinista

43   Ecce Quam Bonum                      Dicembre 2025

PREMESSA
Nel cammino iniziatico proposto da Louis-Claude 
de Saint-Martin, il cuore occupa una posizione 
centrale, non come semplice simbolo di sentimenti 
umani, ma come vero organo metafisico, capace di 
accogliere e riflettere la conoscenza divina. 
Pertanto, la reintegrazione dell’uomo non avviene 
attraverso una sola via che può essere intellettuale 
o rituale: ed’è proprio nel cuore che si consuma 
l’opera interiore, ed è attraverso il cuore che 
l’uomo ritrova la sua originaria somiglianza con il 
Principio, con quell’ente primordiale al di sopra 
del quaternario; del mondo demiurgico in quanto il 
il Cuore stesso diventa effettivamente il “Luogo 
della Presenza”. Appunto per questo, Saint-Martin 
afferma che “Dio parla al cuore dell’uomo”, ma 
non per metafora. Il cuore è il punto dove l’essere 
umano può percepire l’azione dello Spirito (Ente, 
Dio Padre…), quando l’anima si è resa disponibile 
ad accoglierlo. La conoscenza divina non si 
impone con rumore, ma si rivela nel SILENZIO 
interiore. Per inciso è un un sentire, una sorta di 
percezione che è più profonda del pensiero stesso. 
Non è pensare ma viene paragonata ad una 
particolare luce, un logos, che si accende e 
illumina dall’interno e si riflette all’esterno ben 
oltre il corpo fisico.
Questa concezione, paradossalmente, ribalta la 
tradizione razionalista del suo tempo, ovvero, dice 
che la verità non si conquista con lo studio o con 
l’arguzia, ma con la purificazione dell’interiorità. 
Il cuore è così  l’altare dove l’uomo offre se stesso 
in sacrificio per ricevere una ricompensa, il dono 
piu superiore ed elevato.

LE DUE VIE AVVERSARIE: QUELLA DEL 
“CUORE” E DELLA “POTENZA”

Per Saint-Martin, la conoscenza divina non si 
ottiene tramite tecniche di conferimento di potenza 
o potere, né attraverso l’accumulo di segretezza e 
rituali vari, piuttosto, la sua esperienza lo porta a 
distaccarsi progressivamente dalle pratiche 
esteriori, riconoscendo che il vero lavoro teurgico 
si svolgeall’interno del Cuore dell’uomo stesso, 
tramite un opera individuale. La trasformazione 
interiore, la trasfigurazione è la condizione 
affinché LA luce divina possa manifestarsi. 
Ebbene, è proprio la dove altri cercano strumenti 
per influire sulle forze invisibili, Saint-Martin 
semplifica il tutto, alla volta della sincerità del 
cuore, la bontà, la benevolenza verso il prossimo. 
La vera teurgia è morale prima che operativa: è 
l’azione della Divinità nell’uomo e attraverso 
l’uomo, quando il cuore è divenuto ricettivo 
all’essere.

Saint-martin e il cuore come
sede della conoscenza divina 

Pietro A:::I:::



Sovrano    ordine
✡

Gnostico Martinista

44   Ecce Quam Bonum                      Dicembre 2025

IL CUORE E’ COME IL CENTRO 
DELL’UOMO-SPIRITO
Il cuore, nella prospettiva Martinista si Saint- 
Martin, non è solo una parte dell’uomo 
psicologico, ma il punto in cui l’Uomo-Spirito può 
nuovamente manifestarsi. È il luogo della 
Reintegrazione degli esseri con il divino, dove 
l’essere umano ricorda la sua origine divina e si 
riconnette al suo ente-fonte o alla Fonte se 
vogliamo.
In questo senso, il cuore è praticamente una porta 
verso l’infinito che si distende in 3 direzioni:
    1. verso l’alto, che apre alla conoscenza 
trascendente;
    2. verso l’interno, che permette di ritrovare la 
propria essenza;
    3. verso il prossimo, perché la carità, il darsi 
agli altri è il segno dell’autentica illuminazione. 
Una manifestazione, in pratica di essa.
Per ogni Uomo di Desiderio, in particolare per un 
Martinista la  vera conoscenza divina non isola 
l’individuo, ma lo rende più unito alla creazione e 
ai suoi simili, nel contempo, la nostra “catena 
eggregorica” deve sostenere tutti i fratelli “in vita” 
e “oltre il velo”, nella comune opera all’interno 
della propria ’individualità, della “singolarità” di 
ogni rituale personale o anche collettivo (tornata) 
all’interno dei perimetri del NVO. Il percorso 
iniziatico Martinista è da considerarsi come un 
percorso iniziatico puro e autentico di tipo 
“Sacerdotale”, il cui compito è il “Culto Divino”, 
con l’intento di integrazione dell’ Uomo con l’ente 
e nelle sue originarie qualita di potenza e spirituali, 
nell’incontro con il “Dio Padre”, nel “Pleroma”, 
quel mondo dello spirito e della conoscenza, 
trascendente al mondo degli arconti e sotto il 
dominio del Demniurgo, in cui siamo costretti a 
vessare a causa di quel “turbamento” che ci ha 
portati a vivere un concatenamento di cicli eterni 
in balia delle correnti della “natura” e “del 
mondo”. L’uomo di fatto diviene un 
“consapevole” messaggero, o se vogliamo il Punto 
di congiunzione tra i “due mondi”: Il mondo dello 
spirito, e il mondo fisico. Il ternario e il 
quaternario. Un anello di congiunzione tra il 
mondo della materia e quello della conoscenza.

L’UOMO DI DESIDERIO E IL CONCETTO DI 
PURIFICAZIONE MARTINISTA:
Da ciò che è evidente, il Martinismo e il NVO, 
come eredità spirituale di Saint-Martin, propone 
un cammino di purificazione del cuore, che si 
suddivide in tre step:
    1. una purificazione del pensiero, che deve 
allinearsi alla luce;
    2. una purificazione della parola, che diventa 
strumento di consolazione e non di divisione;
    3. una purificazione dell’azione, che deve 
riflettere l’armonia divina in noi.
Non si tratta solo di una disciplina morale, ma di 
un’opera alchemica interiore. Ogni sforzo sincero 
rende il cuore più sensibile alla presenza 
dell’Assoluto. Ogni impurità rimossa permette alla 
luce di circolare più liberamente.
Il martinista non cerca la conoscenza per 
possederla, ma per esserne trasformato.
Conclusione
Per Saint-Martin, il cuore è il vero santuario 
dell’uomo, la sede della conoscenza divina e il 
centro della reintegrazione. È nel cuore che 
l’uomo incontra il suo Creatore, ed è attraverso il 
cuore che gli viene restituita la sua identità più 
alta.
La via del cuore non è facile, perché esige 
sincerità, sacrificio, vigilanza. Ma è la via più 
diretta, la più pura e la più conforme alla natura 
dell’anima. In essa risuona l’insegnamento 
perenne del Filosofo Incognito:
“Non cercate lontano ciò che è già in voi. Non 
cercate fuori ciò che vi parla nel cuore.”
Quando Saint-Martin affermava che il cuore è la 
sede della conoscenza divina, non indicava un 
semplice simbolo poetico, ma il centro più reale e 
più operativo dell’essere umano. È nel cuore che 
l’uomo incontra l’Assoluto, è nel cuore che 
l’Invisibile parla, e sempre nel cuore si radica la 
dignità spirituale dell’Uomo, che nessuna struttura 
sociale, nessun potere terreno, nessun possesso 
può né concedere né togliere.
Oggi, più che nel XVIII secolo del Filosofo 
Incognito, tale verità risuona con urgenza. 
Viviamo in tempi di confusione, in cui la ricchezza 



Sovrano    ordine
✡

Gnostico Martinista

45   Ecce Quam Bonum                      Dicembre 2025

materiale viene scambiata per valore, la notorietà 
per sapienza, la potenza economica per autorità 
morale. Eppure, in mezzo a questa illusione 
collettiva, si eleva ancora, immutata, la voce di 
Saint-Martin: solo il cuore può conoscere Dio.

RIFLESSIONI PERSONALI SULLA SOCIETA’ 
DI OGGI TRA SANTONI, IMBROGLIONI E 
“FALSI MITI”: IL CENTRO DEL CUORE 
DIAMETRALMENTE OPPOSTO AL 
DECADIMENTO DELLA SOCIETA’ 
MODERNA
Anche durante le nostre esperienze di vita che ci 
portno a scegliere o talvolta a provare determinati 
percorsi, del resto, ci si è spesso imbattuti in strane 
e “arabeggianti” mistificazioni del materialismo, o 
in personaggi auto proclamati “profeti o santoni”. 
O semplicemente insegnanti di metodi strampalati 
per accumulare abbondanza, salute e ricchezze in 
un mondo che naturalmente la toglie. Qualche 
breve riflessione, non solo su costoro ma sul 
mondo che ci circonda, cosi decaduto, sarebbe 
giusto farsele ponendoci anche noi tuttavia al 
centro del problema. Con le nostra debolezze, con 
i nostri atriti e tutte le difficolta che ci ostacolano 
nel proseguo di ogni nostro cammino. Ma 
soprattutto, comprendere neutralmente in che 
direnzione stiamo andando, se è realmente giiusto 
cio che stiamo facendo. Se a parlare siamo noi o 
qualcun altro ci sta manipolando sia per suoi 
interessi, scopi che anche per soddisfare una sua 
delirante mania di grandezza. Sono realmente i 
nostri sentimenti cio che percepiemo? O una 
nevrosi collettiva mondana, un residuo di 
emozione che nasce da una qualsiasi suggestione 
esterna ed interna a noi? Molto spesso, per chi 
segue certe correnti “di moda” la verità potrebbe 
risultare alquanto deludente. Ma dal momento che 
si apre gli occhi, c’è uno stravolgi9mento 
completo di cio che pensavamo e si diventa più 
consapevoli, ma anche piu responsabili di molte 
cose.
Ebbene, in realtà, la nostra soprattutto, epoca è 
dominata da una sovrabbondanza di stimoli 
esterni: immagini, opinioni, distrazioni, conflitti e 
desideri moltiplicati all’infinito. L’uomo moderno 
è frantumato e disperso; vive fuori di sé, lontano 

dal proprio centro. In tale condizione, è naturale 
che la conoscenza divina appaia remota, quando in 
realtà è solo velata dal rumore. Influenzato da 
stereotipi, miti dell’era moderna e ipocriti “miti da 
seguire”, spesso a suo svantaggio. Ormai, 
oggigiorno, la stragrande maggioranza della gente 
si vede camminare per strada, con il volto sempre 
chino su uno smartphone, pieni di invidia, di 
rabbia e di rancore. E il fatto è che ogni epoca ha 
avuto i propri miti e i propri finti-valori. Ha 
sempre vissuto alla merce di “miti” e purtroppo 
anche di comodissimi “capri espiatori”, molti dei 
quali pure canonizzati a distanza di secoli: 
ipocrisia e insostanza. La più totale!
 Al contrario, Saint-Martin ci ricorda invece, che 
l’accesso alla verità non dipende da strumenti 
complicati, né da tecniche esoteriche particolari o 
sofisticate, ma tutto per lui, dipende dal ritorno al 
cuore, dalla disciplina interiore che rende l’uomo 
capace di ascoltare la voce dell’Interiore Maestro. 
Questa via è più semplice e più difficile allo stesso 
tempo: semplice perché non richiede altro che sé 
stessi; difficile perché implica un’opera costante 
contro l’orgoglio, la vanità, l’illusione dell’io.

I “SEDICENTI” RICCHI E BENESTANTI E LA 
LORO “POVERTA DI CUORE”
Un fenomeno tipico, come accennato, della nostra 
epoca è l’emergere dei sedicenti saggi, per lo piu 
arricchiti, coloro che, possedendo denaro o 
apparendo come tali, credono di aver conquistato 
un valore reale. Essi si muovono come se la 
ricchezza fosse un equivalente della conoscenza, 
del merito o persino della saggezza o addirittura 
una “grazia” o un qualcosa di “spirituale”. Ma la 
ricchezza del mondo, dice Saint-Martin, non solo 
non avvicina a Dio: spesso ne è il principale velo, 
se pensiamo a  quanti esempi di vita, tra 
personaggi questi famosi e/o influenti personaggi 
(peraltro molto bravi a vendersi) tra santoni e 
perbenisti e benefattori o filantropi affini a loro 
stessi, molti dei quali si arricchiscono e fanno 
spesso bella figura sulle disgrazie altrui: come 
gente che parlando di esoterismo e spiritualità, 
insegna come attrarre soldi e ricchezza piuttosto 
che parlare di un percorso “genuino e autentico”. 



Sovrano    ordine
✡

Gnostico Martinista

46   Ecce Quam Bonum                      Dicembre 2025

Molti di costoro sono spesso persone benestanti, in 
continua ricerca di approvazione o di “like” sui 
social, magari, per le generazioni piu giovani. Il 
sedicente ricco, il “business man spirituale” o 
“new age” accumula ciò che perisce, mentre 
trascura ciò che è eterno e da tempo indefinito 
infuso all’interno del Cuore.
Ed è proprio questo che distingue la “sapienza 
iniziatica pura”, da questi ridicoli modi di pensare 
che di fatto sono solo una mistificazione delirante 
del materialismo:
l’uomo non vale per ciò che possiede, o che ha 
attratto nella vita ma per ciò che lascia operare 
attraverso il suo cuore. Cio che poi potrebbe 
ottenere, deve essere solo un riflesso di tutto un 
lavoro, ma di fatto nel contempo, uno strumento 
per poter far si che esso/a continui a fare la sua 
opera, fino a quando alla fine non si rintegrerà con 
l’ente, con il Dio padre, in quel Pleroma dove tutto 
ha avuto origine da tempo indefinito.

IL PROGRESSO. MA QUALE?
Molti di questi potenti ed illustri, famosi 
personaggi sia della politica che dello spettacolo 
che di altro, della nostra epoca parlano di libertà, 
progresso, successo, ma non conoscono la libertà 
del cuore, il progresso dell’anima, il successo 
dello spirito. Possiedono molto e comprendono 
poco. Si credono grandi e sono prigionieri delle 
loro stesse ambizioni.
L’uomo di “desiderio”, invece, sa che la vera 
ricchezza è invisibile, che la vera grandezza non si 
proclama, che la luce divina non visita i palazzi 
del potere, ma le dimore interiori dell’anima e 
dello spirito,  di chi si è reso semplice, disponibile, 
umile e disposto a ricevere. A sentire nel Silenzio 
la voce di Dio Padre.

LA VIA DEL CUORE E’ UNA VERA E 
PROPRIA LOTTA SPIRITUALE NELLA 
SOCIETA DEL CAOS DEL MONDO, SOTTO 
L’INFLUENZA DEL “DEMIURGO” E DEGLI 
“ARCONTI”
Nel mondo attuale, scegliere la via del cuore 
significa compiere un atto di resistenza, una vera e 
propria lotta, dove il concetto di “bene e male” 
assume un significato terribilmente “relativo”:

Resistere e lottare al cinismo dilagante, 
all’indifferenza verso il dolore altrui;  alla 
tentazione di misurare l’uomo secondo parametri 
economici o sociali. E resistere, lottare anche alla 
menzogna che identifica l’apparenza con la verità. 
Quell’apparenza dove i piu ingenui o colpiti, nei 
loro momenti di umana debolezza, spesso si 
lasciano plagiare diventando delle marionette in 
mano a manipolatori. Percorrere un viatico 
spirituale autentico implica accettare uno 
stravolgimento delle nostre idee. Accettare la 
relativita dei concetti di “bene e male”. Accettare 
di sentirsi soli in un momndo dominato 
dall’ignoranza dove talvolta è inutile essere 
perdere tempo addirittura a spiegare determinate 
cose, pena, il divenire ugualmente vittime del 
proprio “ego”.
Per Saint-Martin, la riforma del mondo comincia 
nel cuore dell’uomo:   Se il cuore tace, la società 
diventa meccanica; se il cuore si spegne, le 
relazioni diventano strumenti; se il cuore si 
indurisce, la giustizia diventa calcolo.
Oggi, in un autentico percorso iniziatico,  non ci si 
può limitare a custodire una dottrina, ma deve 
lottare per custodire una presenza, poiché Il 
mondo  necessita  di cuori illuminati, non di nuovi 
sistemi, di nuovi modi di pensare o di “pensiero 
unico”. Ha b3isogno di esseri che testimonino il 
“logos” , non di predicatori o santoni arricchiti che 
parlano senza vivere ciò che dicono. Tantomeno di 
“riusciti di turno” che parlano di saggezza. Ma, per 
un attimo pensiamo cosa faremmo noi al loro 
posto.

IL LAVORO CARDIACO INTERIORE COME 
VIA TEURGICA DA PERCORRERE

Saint-Martin ci ha insegnato che la vera teurgia 
non è la manipolazione di forze, ma la 
trasformazione dell’uomo in canale della Divinità. 
La sua via è esigente perché è interiore; è severa 
perché è semplice; è luminosa perché non lascia 
spazio agli idoli del mondo. In un percorso 
spirituale puro esistono due via: una cardiaca e una 
teurgica. Le due vie si intrecciano e vanno di pari 
passo: non è possibile seguire una via teurgica se 
prima non si percorre quella cardiaca. Vale a dire: 



Sovrano    ordine
✡

Gnostico Martinista

47   Ecce Quam Bonum                      Dicembre 2025

la proima regola è avere il controllo delle proprie 
emozioni per percepire la realta e aprire il cuore all 
infinito. La cia teurgica, inizia dove il dolore 
dell’anima trova òla quiete. Nel Silenzio appunto.
Il cuore che vuole conoscere Dio-Padre deve 
imperativamente, purificarsi dall’orgoglio che 
pretende di possedere la verità, quando è solo 
ipocrisia; liberarsi dall’avarizia che teme di 
donarsi al prossimo essere vigile e attenta alkla 
“vanità” che confonde il riconoscimento sociale e 
il prestigio con la “Grazia Divina”. Deve 
imperativamente coltivare la “benevolenza” che è 
di fatto il principale segno della presenza del 
principio  e custodire il Silenzio che è la lingua 
con cui si esprime Dio. Pertanto, In un’epoca in 
cui tutto sembra muoversi verso l’esterno, verso 
l’apparire, l’uomo di desiderio opera verso il suo 
interno:

Egli coltiva al distacco quando la società, con il 
suo “luccichio” e con i suoi “stereotipi” datti di 
media, smartphone, gente di spettacolo e di 
successo, spinge all’avere abbondanza, quando la 
società idolatra l’apparenza mistificandola e cosi 
spacciandola come “amore” o “spirito”, egli cerca 
l’essenza vera. 
L’uomo di desiderio, nel suo viatico iniziatico 
percorre da dentro, nel suo silenzio, talvolta in 
maniera dolorosa un percorso iniziatico “puro” al 
di fuori dal “coro” o dal “gregge” di pecore 
inevitabilmente dirette verso la loro stessa fine. 
Inconsapevoli di una catastrofe imminente dove 
loro stessi, non sanno talvolta neppure di essere i 
coautori, gli alimentatori di questa decadenza. 

L’uomo iniziatico, è solo. Solo nel mondo di 
ignoranza, in balia di “attriti” interiori ed esteriori, 
talvolta insopportabili: un essere solo a ricercare 
quella conoscenza e quella “grazia concessa” che 
solo un enorme atto d’ “Amore”, riconducibile 
solamente al distacco ad ogni forma di pensiero 
“comoda” e ad ogni costrizione. E ad ogni 
influenza di “noti” personaggi,quando il mondo 
esalta i sedicenti ricchi e i riusciti di turno, egli 
ricorda che solo il cuore può essere davvero ricco 
di tesori non appartenenti alla “natura” del mondo. 
Ma al contrario, l’uomo stesso, essendo “alieno” a 

questo mondo, si serve degli strumenti a 
disposizione con il solo scopo di elevarsi e non di 
accumulare beni. I beni possono essere un mezzo 
per continuare la propria opera, ma non 
l’obbiettivo che è la sola reintegrazione alla volta 
della riconciliazione, tramite il “Culto Divino”.

CONCLUSIONE
La nostra società soffre non per mancanza di beni, 
ma per mancanza di bene; non per scarsità di 
informazione, ma per scarsità di sapienza; non per 
difetto di mezzi, ma per difetto di cuore.
Il messaggio di Saint-Martin è oggi più attuale che 
mai:
Non vi è conoscenza superiore senza 
trasformazione del cuore, ne Reintegrazione senza 
ritorno al Principio, tantomeno “Luce” (Logos) 
senza interiorità.
La speranza è alla fine che ciascuno di noi, Fratelli 
e Sorelle, divenga nel proprio tempo e nei propri 
“limiti umani”  e come Sacerdote del Culto 
Divino, un testimone Silenzioso ma il piu possibile 
efficace della via del Cuore e dello Spirito, che è 
una via che non passa attraverso le ricchezze del 
mondo, si mostra con insalate di parole o eclatanti 
deliri di potenza. Ma che nella piu che semplice 
normalità,  può rinnovare il mondo dall’interno di 
noi stessi. Una via che non promette o millanta 
gloria, ricchezza, abbondanza o potere, ma 
restituisce dignità. Una via che non cerca di 
dominareil più debole; il piu fragile, il piu povero, 
ma che fa di tutto per servire e che seguendo gli 
insegnamenti e l’esperienza del Filosofo 
Incognito, ricorda che la vera potenza è quella 
dell’Amore, ma di un tipo di Amore che ci fa 
capire che solo da li l’uomo può conoscere Dio.

Vi Abbraccio Innanzi alle Nostre Sante Luci

Pietro A:::I:::



Sovrano    ordine
✡

Gnostico Martinista

48   Ecce Quam Bonum                      Dicembre 2025

1. Mettermi alla presenza di Dio. Egli è ovunque; 
specialmente il Suo unico Figlio, il Verbo Gesù, è 
lì, mi vede, mi attende e dirige il soffio ineffabile 
dello Spirito sul mio cuore. Adoro tutti e tre, 
imploro il loro aiuto, il loro perdono.
2. Fisso il mio pensiero su un mistero, su una virtù 
che mi manca, su un difetto da sanare – o meglio 
ancora, su una delle scene del Vangelo. Rifletto su 
questa verità, questa virtù o questo difetto: ne 
cerco la natura, il modo, l'influenza, le 
conseguenze. Oppure immagino Gesù nella scena 
scelta. Del resto, questa scena esiste sempre nella 
Luce: il mio spirito può trovarla lì, se so lasciarmi 
commuovere da un fervore crescente, dalla 
compassione all'ammirazione, e poi all'adorazione.
3. Quando il mio tenero cuore balzerà verso 
l'oggetto che desidera, mi volgerò indietro, 
considerando la mia inferiorità, la mia miseria, i 
tentennamenti della mia volontà; enumerando tutto 
ciò che mi manca per raggiungere l'ideale 
intravisto in quel momento.
4. E poi mi rivolgerò a Gesù, mio   Amico, il mio 
unico vero Amico: Gli ricorderò che ha promesso 
di rispondere a coloro che lo implorano; Lo 
implorerò con le Sue sofferenze: «Tu che eri 
affamato, aiutami contro la mia gola; Tu, Signore 
universale, che hai obbedito ai servi più ignobili, 
salvami dalla mia vanità». Gli chiederò di 
rendermi migliore, unicamente per poterLo servire 
meglio. E chiederò la stessa cosa a Sua Madre, la 
Vergine intercedente.
5.  Infine, esaminerò se i miei impulsi sono puri, 
se non vi è mescolato alcun amor proprio.
6. Poi prenderò la ferma e calma risoluzione di 
fare questa o quella cosa, o di evitarne quest'altra, 
che siano collegate all'argomento su cui ho 
meditato. E mi dirò che, anche se non mantengo il 

mio proposito venti volte al giorno, lo riprenderò 
una ventunesima volta con la stessa calma e la 
stessa energia.
7. Inoltre, il giorno in cui questo esercizio mi 
annoierà, lo prolungherò di cinque minuti, per 
ridurre adeguatamente la pigrizia.
Questa breve ed intensa pratica racchiude 
l’essenza della meditazione cardio-spirituale 
propria del martinismo autentico, quella che Saint-
Martin chiamava «la via del Cuore» e che 
costituisce il suo contributo più originale alla 
tradizione cristiana esoterica.
L’atto iniziale – «mettermi alla presenza di Dio» – 
non è una semplice formula devozionale, ma 
l’ingresso consapevole in quello stato di coscienza 
che possiamo definire «stato di privazione attiva»: 
l’uomo si svuota di ogni immagine mentale 
autonoma per farsi recipiente puro della Presenza 
divina.
L’attenzione è volutamente radicata nel plesso 
cardiaco perché, nella fisiologia spirituale del 
martinismo, il cuore è il solo organo capace di 
percepire direttamente la Sostanza divina senza 
passare attraverso la mediazione razionale o 
immaginativa. È il centro dove il «pensiero del 
Cuore» (secondo l’espressione stessa del Filosofo 
Incognito) può unirsi alla Parola vivente. Un 
pensiero puro e slegato da ogni attività reattiva alle 
sollecitazioni delle cose di questo mondo!
Le «eccelse figure divine della narrazione 
cristiana» non vengono qui evocate come 
immagini storiche o dogmatiche, ma come realtà 
viventi e operanti: il Padre ovunque presente, il 
Figlio-Verbo che «è lì, mi vede, mi attende» 
(presenza personale e contemporanea), lo Spirito 
che «dirige il soffio ineffabile» sul cuore 
dell’orante. Si tratta dunque di una contemplazione 

mmeettooddoo  ddii  mmeeddiittaazziioonnee  ddii  ssééddiirr  ccoossìì  ccoommee  
iinnsseeggnnaattoo  nneeii
""sseettttee  ggiiaarrddiinnii  mmiissttiiccii""
                                                                                                        

TTrraaddoottttoo  ee  ccoommmmeennttaattoo  
ddaa  EElleennaannddrroo  XXII



Sovrano    ordine
✡

Gnostico Martinista

49   Ecce Quam Bonum                      Dicembre 2025

teandrica: l’uomo non pensa Dio, ma lascia che 
Dio pensi in lui.
L’adorazione trinitaria e la duplice domanda di 
aiuto e di perdono collocano immediatamente 
l’esercizio nell’orizzonte della Reintegrazione: 
solo chi riconosce la propria caduta può essere 
rialzato; solo chi si umilia nel cuore riceve la 
discesa del Riparatore.
E’ quindi condensato l’intero cammino martinista: 
silenzio mentale, radicamento cardiaco, apertura 
alla Presenza trinitaria reale, supplica di 
purificatrice. Non c’è traccia di visualizzazione 
arbitraria, di tecnica respiratoria forzata o di 
speculazione intellettuale: solo la nudità 
dell’anima davanti al suo Principio, nell’attesa che 
il Verbo «scriva» in lei la sua Parola di vita. Un 
cammino sicuramente di spogliazione, ma che non 
è esente da pericoli di caduta e di assenza di 
sforzo. Per questo – come giustamente e 
amorevolmente ci viene ricordato al termine della 
pratica – qualora la pigrizia si mostri, l’uomo di 
autentico desiderio si impegnerà con maggior 
cimento e ferrea costanza!
È solamente in questo modo che la pratica – ivi 
compresa quella rituale - cessa di essere 
un’etichetta e diventa azione vivente.



 SSaappiieennzzaa 

EESSOOTTEERR IICCAA

Sovrano    ordine
✡

Gnostico Martinista

50   Ecce Quam Bonum                      Dicembre 2025



Sovrano    ordine
✡

Gnostico Martinista

51   Ecce Quam Bonum                      Dicembre 2025

La Macchina di Anticitera è senza dubbio 
l’artefatto più noto agli iniziati quale strumento di 
comprensione dell’astronomia antica, poiché 
capace di riassumere gli eventi cosmici essenziali 
al cammino di conoscenza e di elevazione 
spirituale. La Macchina di Anticitera era un 
calcolatore analogico che, secondo ricerche 
recenti, sarebbe stato messo in funzione nel 178 
a.C.; essa descriveva con grande precisione ciò 
che si poteva osservare del cielo, senza strumenti 
ottici, all’epoca della sua fabbricazione. Il 
meccanismo, azionato mediante una manovella, 
serviva anche a prevedere le eclissi e poteva 
illustrare tanto i movimenti del Sole e della Luna 
quanto quelli delle cinque altre «pianete» visibili. 
È stato dimostrato che una manovella mancante 
doveva azionare una ruota principale che muoveva 
l’insieme degli ingranaggi e delle lancette 
necessarie alla lettura delle indicazioni. Non si 
tratta qui di descrivere nel dettaglio la Macchina 
(cosa che altrove è stata svolta in modo eccellente) 
bensì di mettere in rilievo alcuni elementi che 
questo strumento indicava, elementi astronomici 
che ritroveremo in numerose Tradizioni 
iniziatiche, dai culti antichi sino all’affinarsi 
rituale della trasmissione delle più solide 
spiritualità esoteriche occidentali.
Si iniziava dunque azionando la manovella per 
regolare il mese e l’anno sul ciclo di Metone (19 
anni). Gli alchimisti che operano nella Via 
sacerdotale non saranno sorpresi da questo dato, 
poiché lavorano spesso con riferimento alle 235 
lunazioni di tale ciclo, né dal sorprendente testo 
greco posto sulla parte anteriore del meccanismo, 
che menziona Venere, Hermes/Mercurio e lo 
zodiaco. L’altra faccia del meccanismo permetteva 
di regolare il giorno secondo i 365 giorni del 

calendario egiziano, un calendario solare che 
influenzerà le filosofie successive, e che conferiva 
a Sirio un’importanza centrale. La Macchina si 
basava anche su altri cicli, fra cui quello dei saros 
– come oggi vengono chiamati – che consentiva di 
prevedere le eclissi. Il meccanismo doveva essere 
azionato in modo piuttosto complesso per ottenere 
la previsione esatta del giorno dell’eclissi; il 
metodo impiegato dai costruttori della Macchina 
era relativamente affidabile per le eclissi lunari, 
ma solo accettabile per le eclissi solari, poiché 

aannttiiccaa  aassttrroonnoommiiaa  ee  
ccaalleennddaarriioo  iinniizziiaattiiccoo  

--22AA  ppaarrttee            ppaauull  ssaannddaa



Sovrano    ordine
✡

Gnostico Martinista

52   Ecce Quam Bonum                      Dicembre 2025

queste ultime sono visibili unicamente su una 
fascia ristretta della superficie terrestre. Altri 
indicatori potevano inoltre fornire l’ora dell’eclissi 
e predirne il colore (la Luna assume una tonalità 
rossa in certe configurazioni).
Un altro artefatto del tutto straordinario è un 
bassorilievo dell’antico Egitto, denominato 
Zodiaco di Dendera. Questa incredibile 
rappresentazione dell’universo astronomico 
sarebbe stata realizzata nell’anno 50 a.C., secondo 
l’Istituto Francese di Archeologia Orientale, ma 
tale datazione appare eccessivamente recente 
rispetto ad alcune iscrizioni che ornano l’oggetto. 
Conviene premettere che nel corso del tempo sono 
state diffuse numerose copie grafiche 
completamente errate, e che occorre sempre 
riferirsi all’originale, che alcuni hanno ribattezzato 
Disco di Nut (NWT) – disco del cielo – poiché la 
sua ampiezza supera di gran lunga il solo cerchio 
zodiacale. Centrato sulla Piccola Orsa e sulla 
Stella Polare, il disco presenta, nella loro 
collocazione esatta, 72 costellazioni (delle 88 che 
compongono la nomenclatura moderna). Anche se 
alcune di queste costellazioni non possono essere 
identificate con i nomi che riceveranno più tardi, si 
riconosce qui con assoluta chiarezza il cielo 
visibile.
Lo Zodiaco di Dendera mostra inoltre, in modo del 
tutto evidente, la costellazione denominata 
Ophiuchus (in francese: le Serpentaire; in italiano: 
il Serpentario o Ofiuco); questa costellazione è 
rappresentata dal dio-sole Ra, il quale è seduto su 
una barca le cui estremità figurano la testa e la 
coda di un serpente. Il Serpentario, di cui una 
piccola parte penetra tra lo Scorpione e il 
Sagittario, è rappresentato come un uomo che 
sostiene un serpente a braccia tese. Occorre 
ricordare che la costellazione del Serpente è divisa 
in due parti (poste ai due lati del Serpentario): la 
testa (Serpens Caput), situata in gran parte 
nell’emisfero boreale, e la coda (Serpens Cauda), 
che si dispiega ampiamente nell’emisfero australe. 
A causa della sua presenza sull’eclittica, numerosi 
gruppi iniziatici e religiosi, fin dall’antichità più 
remota, hanno considerato nella loro astrologia 
rituale il Serpentario come il tredicesimo segno 
dello zodiaco, un segno spesso occultato ma in 

realtà legato a operazioni spirituali estremamente 
raffinate, conformi al cielo osservabile a occhio 
nudo.



Sovrano    ordine
✡

Gnostico Martinista

53   Ecce Quam Bonum                      Dicembre 2025

In merito alla distinzione tra Bene e Male aiuta a 
comprendere, almeno per quanto queste cose 
possono essere espresse, il simbolo della caduta 
originale. La frammentazione della Verità totale, o 
della Parola, poiché è la stessa cosa in definitiva, è 
la frammentazione che produce relatività. Essa è 
identica alla segmentazione dell'Adam Kadmon2, 
le cui membra disgiunte costituiscono gli Adam 
Protoplasti, cioè il primo formatore; la causa di 
questa segmentazione è Nahash3, l'egoismo o il 
desiderio di esistenza individuale. Questo Nahash 
non è una causa esterna all'uomo, ma è in lui, 
sostanzialmente in uno stato potenziale, e diventa 
esterno a lui solo nella misura in cui l'uomo stesso 
lo esternalizza. Questo istinto di separazione, che 
per sua natura causa la divisione, esorta l'uomo ad 
assaggiare il frutto dell'Albero della conoscenza 
del Bene e del Male, cioè a creare la distinzione 
stessa fra il Bene e il Male. Allora gli occhi 
dell'uomo si aprono, e poiché quello che era dentro 
di lui è diventato fuori di lui e abbiamo come 
risultato la separazione avvenuta tra gli esseri4 in 
tal modo l'uomo è stato il primo formatore. Ma 
anche lui ora si trova soggetto alle condizioni di 
questa esistenza individuale, ed è anche lui adesso 
rivestito di una forma, o, per usare l'espressione 
biblica, raccolto in una tunica di pelle. Egli è 
rinchiuso nel dominio del Bene e del Male: 
nell'Impero del Demiurgo.  
Da questa breve esposizione, succinta e molto 
incompleta, appare che il Demiurgo non è affatto 
una potenza esteriore all’uomo; egli non è che la 
stessa volontà dell’uomo nel momento in cui 
realizza la distinzione tra il Bene ed il Male. Ma in 
seguito, limitato in quanto ente individualizzato 
proprio da quella volontà che in realtà è la sua, 
l’uomo la ritiene (la volontà, ndr) come qualcosa 

di esterno, e così essa diviene distinta da lui. Non 
solo, ma opponendosi essa agli sforzi che l’uomo 
compie per uscire dal dominio in cui s’è egli 
stesso imprigionato, egli la ritiene alla stregua di 
una potenza ostile, e la chiama Shaitan: 
l’Avversario.
Annotiamo, del resto, che questo Avversario, che 
noi stessi abbiamo creato e che creiamo in ogni 
istante (infatti non si deve pensare che la cosa si 
svolga in un tempo o in un luogo determinato) non 
è affatto malvagio in quanto tale, ma è solamente 
l’insieme di tutto ciò che ci è avverso. Sotto un 
profilo più generale, il Demiurgo, quale ed in 
quanto potenza distinta, è appunto il "Principe di 
questo Mondo" di cui si narra nel Vangelo di san 
Giovanni; anche in siffatto contesto, egli non è 
propriamente parlando né buono né cattivo, o 
piuttosto egli non è l’uno e l’altro, poiché contiene 
in se stesso il Bene ed il Male. Il suo dominio è il 
Mondo inferiore, che si oppone al Mondo 
superiore o all’Universo principiale da cui è stato 
separato. Al contempo è necessario rilevare che 
questa separazione non è mai stata reale in senso 
assoluto; essa è reale solamente nella misura in cui 
la realizziamo, poiché questo nostro Mondo 
inferiore è contenuto allo stato potenziale 
nell’Universo principiale: essendo evidente che 
una particola non potrà realmente uscire dal Tutto. 
È questo, d’altronde, che impedisce alla Caduta di 
procedere all’infinito. Quindi questa è 
un’espressione dal significato completamente 
simbolico, e la profondità della Caduta è 
semplicemente la misura del grado di separazione. 
È in tale contesto che il Demiurgo si oppone 
all’Adam Kadmon o all’Umanità che è la 
principiale manifestazione del Verbo. Questo è 
solamente come una sorta di riflesso, poiché non è 

iinn  mmeerriittoo  aallllaa  ddiissttiinnzziioonnee
ttrraa  bbeennee  ee  mmaallee
                                          René Guénon



Sovrano    ordine
✡

Gnostico Martinista

54   Ecce Quam Bonum                      Dicembre 2025

un'emanazione e non esiste di per sé; ciò è 
rappresentato dalla figura dei due vegliardi dello 
Zohar5 e anche dai due triangoli del Sigillo di 
Salomone.
Siamo quindi portati a considerare il Demiurgo 
come un riflesso oscuro e capovolto dell'Essere, 
poiché altro non può essere nella realtà. Non è 
quindi un Essere; ma, da quanto abbiamo detto in 
precedenza, può essere considerato come la 
collettività degli esseri6 in quanto distinti o, se si 
preferisce, in quanto hanno un'esistenza 
individuale. Siamo esseri7 distinti nella misura in 
cui creiamo noi stessi la distinzione, che esiste 
solo nella misura in cui la creiamo. Quando 
creiamo questa distinzione, siamo elementi del 
Demiurgo e come esseri distinti apparteniamo al 
dominio di quello stesso Demiurgo, che è ciò che 
viene chiamato Creazione.
Tutti gli elementi della Creazione, cioè le creature, 
sono quindi contenuti nel Demiurgo stesso, e anzi 
egli può solo trarli da sé, poiché la creazione ex 
nihilo è impossibile. Considerato come Creatore, il 
Demiurgo produce prima la divisione e non è 
realmente distinto da essa: poiché egli esiste nella 
misura in cui esiste la divisione medesima. Quindi, 
poiché la divisione è la fonte dell'esistenza 
individuale, e questa è definita dalla forma, il 
Demiurgo deve essere considerato come un 
formatore e quindi è identico agli Adam 
Protoplastici8, come abbiamo visto in precedenza. 
Possiamo anche dire che il Demiurgo crea la 
Materia, intendendo con questa parola il caos 
primordiale che è il serbatoio comune di tutte le 
forme; poi organizza questa Materia caotica e 
oscura dove regna la confusione, facendo 
emergere le molteplici forme di cui il tutto 
costituisce la Creazione.
Dobbiamo ora dire che questa Creazione è 
imperfetta? certamente non può essere ritenuta 
perfetta, ma, se assumiamo una prospettiva 
universale, è solamente uno degli elementi 
costitutivi della Perfezione totale. È quindi 
imperfetta solamente se la consideriamo 
analiticamente separata dal suo Principio, ed è, 
inoltre, nella stessa misura in cui è il dominio del 
Demiurgo; ma, se l'imperfetto è solo un elemento 
del Perfetto, non è proprio imperfetto, e ne 

consegue che in realtà il Demiurgo e il suo 
dominio non esistono più dal punto di vista 
universale: non più che la distinzione tra Bene e 
Male. Ne consegue anche che, dallo stesso punto 
di vista, la Materia non esiste. L'apparenza 
materiale è solamente un'illusione. E’ bene 
precisare che non si dovrebbe concludere che gli 
esseri9 che hanno questa apparenza non esistono, 
poiché sarebbe cadere in un'altra illusione, che è 
quella di un idealismo esagerato e mal compreso.
Se la Materia non esiste, la distinzione tra Spirito e 
Materia scompare. In tal modo tutto non può che 
essere Spirito in realtà, ma questa parola ha qui un 
significato ben diverso da quello che le viene 
attribuito dalla maggior parte dei filosofi moderni. 
Questi, infatti, pur opponendosi alla separazione 
fra Spirito e Materia, non lo considerano 
indipendente dalla forma e dobbiamo quindi 
chiederci in che modo esso differisca dalla 
Materia; se si dice che non è esteso, mentre la 
Materia è estesa, come si può mettere in forma ciò 
che non è esteso? Inoltre, perché definire lo 
Spirito? Che sia con il pensiero o no, è sempre 
attraverso una forma che cerchiamo di definirlo, e 
allora non è più lo Spirito. In realtà, lo Spirito 
universale è l'Essere, e non questo o quell'essere 
particolare, ma è il Principio di tutti gli esseri, e 
quindi li contiene tutti: ecco perché tutto è Spirito.
Quando l'uomo arriva alla conoscenza effettiva di 
questa verità, identifica se stesso e le cose tutte 
con lo Spirito universale, e allora ogni distinzione 
scompare per lui, così che contempla tutte le cose 
come raccolte in se stesso e non più esteriori: 
poiché l'illusione svanisce davanti alla Verità come 
l'ombra davanti al sole. Così, grazie a questa stessa 
conoscenza, l'uomo è liberato dai vincoli della 
Materia e dell'esistenza individuale, non è più 
soggetto al dominio del Principe di questo Mondo, 
non appartiene più all'Impero del Demiurgo.



Sovrano    ordine
✡

Gnostico Martinista

55   Ecce Quam Bonum                      Dicembre 2025

“I morti sono viaggiatori momentaneamente 
assenti.” 

Il cambiamento che si crede accada nelle 
condizioni di esistenza dell'essere che muore 
dipende soprattutto dalle idee presenti in coloro 
che continuano a vivere sulla terra.  L'essere che è 
appena morto segue le leggi immutabili fissate 
dalla natura e prosegue la sua evoluzione senza 
che le sue credenze personali debbano intervenire. 
Se, come noi stessi crediamo fermamente, 
qualcosa di noi sussiste in un altro piano, è 
qualcosa che, presto o tardi, tutti arriveremo a 
constatare. Allora, per quale motivo discuterne in 
anticipo?
Dato che le relazioni fisiche tra il morto ed i vivi si 
trovano interrotte, sono quest’ultimi quelli che 
pretendono di svelare il mistero, ed è qui che 
interviene la maturità intellettuale di ognuno di 
noi. 
Per alcuni, la morte è l'interruzione di tutto quello 
che la natura ha svolto fino a quel momento. 
L'intelligenza, il sentimento, gli affetti, tutto 
svanisce improvvisamente ed il corpo si trasforma 
di nuovo in erba, minerale o fumo, secondo il 
caso.
Per altri, la morte è la liberazione. L'anima, fatta 
luce, si separa dal cadavere e si alza verso il cielo, 
circondata da angeli e da spiriti gloriosi.
Tra queste due opinioni estreme esiste tutta una 
gamma di credenze intermedie. 
I panteisti basano la personalità del morto sulle 
grandi correnti della vita universale.
I mistici sostengono che lo spirito liberato degli 
intoppi della materia continui a vivere cercando di 
salvare col suo sacrificio quelli che soffrono 
ancora sulla terra.  Gli iniziati delle diverse scuole 

seguono l'evoluzione dell'essere attraverso i 
differenti piani della natura. Fino al momento in 
cui questo essere, in forza della propria volontà, 
tornerà ad acquisire un nuovo corpo fisico laddove 
gli rimane ancora un "conto in sospeso"2. A tal 
proposito ci è chi crede come la morte per la patria 
liberi, quasi sempre, lo spirito da un ritorno o da 
una reincarnazione... Quante opinioni, quante 
discussioni, quante polemiche per un fatto naturale 
del quale abbiamo la certezza che troveremo la 
soluzione! Però ci verrà chiesta la nostra opinione 
e, nel caso in cui interessasse al   lettore, la 
esporremo qui in modo sincero: i morti della terra 
sono i vivi di un altro piano di evoluzione. Sta a 
noi capire. La natura è avida e non lascia che 
nessuno dei suoi sforzi venga sprecato invano. 
Il cervello di un artista o di un saggio 
rappresentano anni e anni di lenta evoluzione. Per 
quale motivo si dovrebbe perdere tutto questo 
improvvisamente? Lasciate che ognuno mediti in 
silenzio le proprie idee personali. 
Astra inclinant, non necessitant3.
Indichiamo quindi quello che crediamo sia il 
cammino, e non costringiamo nessuno a 
intraprenderlo. 
Come quando uno dei nostri parenti stretti è in 
viaggio in un paese lontano, lo accompagniamo 
con il   nostro pensiero generando pace nel suo 
cuore. Vorremmo dare al lettore questa idea, che i 
nostri morti non scompaiono per sempre; essi sono 
viaggiatori in un altro piano, che stanno 
percorrendo una dimensione dove inevitabilmente 
andremo tutti, se non cadremo nella disperazione e 
nel suicidio. 
"Il cielo si trova dove avremo posto il nostro 
cuore", ci racconta Swedenborg4.
Nostro Signore Gesù Cristo, il cui nome è scritto 

ccooss''èè  llaa  mmoorrttee  ppeerr  

iill  ffiilloossooffoo
  PPaappuuss                       



Sovrano    ordine
✡

Gnostico Martinista

56   Ecce Quam Bonum                      Dicembre 2025

in cielo fin dalla creazione della Terra, è un 
salvatore in tutti i piani e non un carnefice. Chi 
conosce l'angoscia e tutte le pene, si sforza di 
riunire nel suo amore coloro che piangono qui e 
quelli che vorrebbero gridare "dall’aldilà": Ma non 
disperate, siamo qui e il nostro amore vive in noi 
attraverso voi... 
È chiaro che come sulla Terra non esiste 
un’uniformità di occupazioni e di livello sociale, 
non ci sono regole fisse per l'evoluzione in quello 
che chiamiamo il piano invisibile. Dopo un 
periodo di sonno più o meno lungo senza 
sofferenza, dato che non esiste più alcuna materia 
terrena, lo Spirito si sveglia e inizia una nuova 
esistenza. Inizialmente si relaziona con quelli che 
ha lasciato sulla Terra e cerca di comunicare con 
loro attraverso il sogno o,nel caso lo trovasse, 
qualsiasi intermediario. Non bisogna forzare la 
comunicazione tra i diversi piani, che sono sempre 
molto delicati e possono presentare reali pericoli. 
Quando, dopo un sincero desiderio o una fervida 
preghiera accompagnata da un atto di carità fisica, 
morale o intellettuale, lo Spirito può manifestarsi e 
ciò accade sempre in modo che il suo caro sulla 
Terra non abbia paura. Al contrario quando si 
vuole forzare il contatto, esiste il pericolo di essere 
ingannati dalla mente del "medium", che 
inconsciamente racconta quanto vuole sentire colui 
che consulta. Ciò avviene sia attraverso le 
immagini dei defunti, sia scene animate 
galleggianti in astrale, sia, infine, attraverso esseri 
che utilizzano il medium per avere una qualche 
esistenza materiale. Quindi bisogna sapere come 
attendere notizie dal viaggiatore. Bisogna chiedere 
pacificamente come possiamo avere la certezza 
della loro effettiva esistenza nell’aldilà, e pensare 
intensamente al viaggiatore. Dobbiamo attrarlo 
con amore, non con disperazione e lacrime, così si 
solleverà gradualmente il velo e un dolce 
mormorio riempirà il cuore, apparirà il brivido 
della presenza dell’aldilà, e lentamente si scoprirà 
un grande mistero. Giunti a tale punto dobbiamo 
rimanere in silenzio e non svelare il segreto né ai 
profani, né ai profanatori.  Aspetta, prega, abbi 
fiducia nel Salvatore e nella Vergine della Luce. 
Questo è il cammino che conduce alla pace del 
cuore. 

La maggior parte degli esseri umani ha 
un'esistenza come divisa in due sezioni. Da un 
lato, ognuno si occupa della propria vita personale 
e, quando ce l’ha, della sua famiglia; dall’altro, 
questo stesso uomo esercita una professione o una 
funzione utile alla comunità. In genere è la 
funzione svolta nella comunità che procura i mezzi 
materiali necessari per la vita personale e per 
quella della famiglia. Questa legge dei due piani di 
esistenza, personale e collettiva, è comune a tutta 
la natura. Quindi un astro come la nostra Terra ha 
una vita personale (se vengono considerati vita di 
un astro i suoi movimenti) caratterizzata dalla sua 
rotazione su se stessa e una vita collettiva in cui 
l’astro è solo, ruotando attorno al Sole, un 
meccanismo all’interno dell'universo.
Tornando all'essere umano, può cambiare piano, 
nel linguaggio volgare, morire, mediante tre cause 
principali:
    1.  Per se stesso, quando muore senza essere 
sposato, senza i suoi cari, a causa di un incidente o 
di una banale malattia;
    2. Per i suoi, quando è costretto a sacrificarsi 
per salvare la sua famiglia; 
  3. Per la comunità, quando si sacrifica 
volontariamente per salvare o difendere la sua 
patria.

In ciascuno di questi casi, il cambio di piano 
avviene in diverse modalità. 
La modalità con cui ha termine un'esistenza di 
puro egoismo è lenta e la liberazione che dipende 
dai punti di forza personali è più dolorosa.
D'altra parte il sacrificio è ricompensato da un 
immediato aiuto liberatorio da parte delle forze 
intelligenti. Chiamare queste forze Spiriti, Angeli, 
Anime della patria e forze ideali poco importa, 
poiché i nomi non cambiano nulla. Quello che si 
deve sapere è che chi muore per gli altri è liberato 
da ogni sofferenza fisica e da ogni angoscia 
morale dal momento stesso in cui cambia piano. 
Questa è un’applicazione delle leggi universali a 
cui viene sottoposto l'essere umano e tutti gli 
esseri viventi poiché per la Natura, con la sua 
impassibilità, un uomo non ha più valore di una 
spiga di grano, sebbene l'orgoglio dell'uomo è 
spesso incommensurabile.



57

Sovrano    ordine
✡

Gnostico Martinista

   Ecce Quam Bonum                      Settembre 2025

FFAAQQ  --  

AAMMMMIISSSSIIOONNEE



Sovrano    ordine
✡

Gnostico Martinista

58   Ecce Quam Bonum                      Dicembre 2025

Sono qui raccolte in forma sintetica alcune 
risposte alle domande che, con maggior ricorrenza, 
ci sono poste dal bussante. Ognuna di tali 
interrogazioni trova maggior soluzione nella 
lettura delle pagine pubbliche del nostro sito e 
nella nostra azione divulgativa.  Non rientra nelle 
nostre possibilità, nella nostra volontà e nella 
nostra utilità spenderci in ulteriori domande e 
riposte, essendo la nostra testimonianza eccedente 
la normale comprensione del bussante e l’impegno 
di altri similari strutture. 

SUL MARTINISMO 
E SUL NOSTRO ORDINE

1. Non esiste il “Martinismo”, esistono i 
martinismi. Quindi è necessario valutare 
attentamente se il percorso proposto è adeguato 
allo stile di vita e all’orientamento spirituale ed 
operativo della persona. Informazioni sul nostro 
percorso sono desumibili dalle pagine del presente 
sito.

2. Martinèz de Pasqually nel 1767 raccoglie i 
capitoli fondati in Francia nell'unico Sovrano 
Tribunale dell'Ordine dei Cavalieri Massoni Eletti 
Cohen dell'Universo. Imminenti Fratelli e 
Discepoli del Teurgo di Lione sono Martinès de 
Pasqually e Louis Claude de Saint-Martin che 
travaseranno nei loro esperienze iniziatiche e 
spirituali successive gli insegnamenti ricevuti dal 
loro Maestro. Nel 1891 Augustin Chaboseau e 
Gérard Anaclet Vincent Encausse, detto Papus, 
costituiscono (si conoscono nel 1888) l’Ordine 
Martinista. Questa struttura raccoglieva idealmente 
l’insegnamento di Martinez de Pasqually e di  
Louis Claude de Saint-Martin, un “debole” 

collegamento iniziatico che Augustin Chaboseau e 
Gérard Anaclet Vincent Encausse vantavano di 
avere con il Filosofo Incognito. Alla morte di 
Papus, il successore designato alla guida 
dell'Ordine Martinista fu Charles Henri Détré 
(detto Téder) (1855-1918), decedutodue anni 
dopo. A lui successe Jean Bricaud (1881-1934), 
che pose al centro della propria costruzione rituale 
la Chiesa Gnostica. Da queste fratture, così come 
dai mutamenti rituali e formali in atto durante la 
vita di Papus, hanno avuto origine le varie 
strutture (difformi nella sostanza e nella forma) 
attualmente presenti. 

3. Storia Sovrano Ordine Gnostico Martinista:

(LINK AL SITO) 

4. Il Sovrano Ordine Gnostico Martinista si 
innesta ritualmente e filosoficamente nel solco 
tracciato da  Martinèz de Pasqually  e Louis 
Claude de Saint-Martin. 

5. Il Sovrano Ordine Gnostico Martinista matiene 
alcuni elementi squisitamente formali – gradi; 
colori; paramenti; - del martinismo papussiano; 
mantiene una traccia e una memoria della ritualità 
così elaborata da Francesco Brunelli, epurandola 
di ogni inclusione legata alla magia cerimoniale 
tardo medioevale, alla magia cerimoniale di 
Eliphas Levi ed altre inclusioni spurie. 

6. L’Ordine considera la condizione umana come 
la conseguenza di una caduta spirituale, da cui la 
necessità di ristabilire l’alleanza con L’Essere 
emanatore e di superare – attraverso l’articolata 
pratica individuale – i vari stati separativi del 

    
                                                                                              

AAllccuunnee  rriissppoossttee

https://www.paxpleroma.com/la-storia-dellordine


Sovrano    ordine
✡

Gnostico Martinista

59   Ecce Quam Bonum                      Dicembre 2025

dispiegamento polare della manifestazione. 

7. l'ordine è operativo in virtù della rituaria 
giornaliera, lunare e solare.

8. Il Sovrano Ordine Gnostico Martinista pone al 
centro della propria ragion d’essere il servizio al 
“Culto Divino”, che si esplica attraverso una 
ritualità individuale ed esercizi di presa di 
coscienza interiore.

9. Sovrano in quanto non sottoposto all'autorità di 
nessuna sovrastruttura o corpo rituale. Sovrano 
perché l'intera sua Grande Maestranza non è posta 
sotto tutela diretta o indiretta di qualche 
Obbedienza Massonica, o al servizio di altre 
strutture iniziatiche o presunte tali.  Ordine perché 
sussiste una Grande Maestranza vigila sul rispetto 
degli statuti e l’applicazione del deposito docetico 
e rituale. Gnostico, perché da tale Suprema 
Tradizione raccogliamo l'eredità ideale e la 
continuità spirituale di una metafisica ardita e 
coraggiosa che recide ogni legame con facili e 
perniciose illusioni di una salvezza universale, 
gratuita e meccanica. E' tramite lo gnosticismo che 
diamo lettura e prospettiva ai nostri lavori 
individuali e collettivi. Martinista in quanto le 
nostre forme, il nostro ricco deposito iniziatico, 
sono riconducibili alla più pura tradizione 
martinista-martinezista e in accordo con il lascito 
dei Venerati Maestri Passati. 

10. Il Simbolo generale dell’Ordine è la Formula 
Pentagrammatica.

11. Il Sovrano Ordine Gnostico Martinista ha 
come fine il conservare e trasmettere la propria 
particolare forma e sostanza iniziatica, attraverso il 
Grande Maestro, al fine di permettere la 
riconciliazione dei fratelli e delle sorelle all’ombra 
del Culto Divino.

12. Il Nostro Ordine trova espressione in un 
perimetro filosofico, simbolico ed operativo la cui 
centralità è rappresentata dal Cristo Riparatore.  

13. Il complesso dell’esercizio dei nostri rituali 

individuali e colletti è chiamato “Culto Divino”. 
L’Ordine ha pertanto natura e vocazione di 
struttura sacerdotale. 

14. Il Cristo Riparatore è rappresentato dal Fuoco 
Trasmutativo che discende nella ferrea 
manifestazione tetragrammatica. 

15. La nostra iniziazione permette al fratello o alla 
sorella l’inserimento in un perimetro filosofico, 
simbolico e rituale. Sarà poi il singolo a 
beneficiarne – secondo la formula del Do Ut Des – 
in forza dell’impegno, della capacità e della 
volontà profusi. 

16. Uomini e Donne sono eguali nella ricezione e 
nella trasmissione iniziatica.

SUL BUSSANTE

1. al bussante è richiesta la maggiore età, una vita 
sentimentale e sociale stabile, la volontà di erudirsi 
e praticare con costanza e dedizione.

2. Il bussante dovrà fornire le proprie generalità, e 
qualora sia ritenuto idoneo procederà nel seguente 
viatico: studio delle pagine pubbliche di 
www.martinismo.net e www.paxpleroma.com 
meditazione dei 28 giorni; relazione sulla 
meditazione dei 28 giorni; pratica rituale di 
accompagnamento; associazione rituale in Pisa o 
Prato; formazione ai rituali individuali.

3. La formazione del fratello o della sorella 
saranno affidate a Fratelli Esperti.

4. Il bussante che chieda di Logge, Gruppi, Colline 
o quanto altro prossimi al suo centro di vita forse 
non ha compreso la tipologia di lavori e la 
formazione che sono qui proposti.

5. E’ consigliato lo studio e la lettura dei seguenti 
testi: Storia della Filosofia di Emanuele Severino; 
I Miti Greci e i Miti Ebraici di Robert Graves; Il 
Mito dell’Eterno Ritorno di Mircea Eliade; Lo 
Gnosticismo di Hans Jonas; La Cabala di Gershom 



Sovrano    ordine
✡

Gnostico Martinista

60   Ecce Quam Bonum                      Dicembre 2025

Scholem; Il Trattato della Reintegrazione degli 
Esseri di Martinez de Pasqually; l’Opera di Louis-
Claude de Saint-Martin. 

6. Il bussante dovrà essere in grado di autogestirsi, 
avere disponibilità e dominio del proprio tempo e 
del proprio spazio.

7. Il bussante deve essere consapevole che questo 
non è un circolo di vaghi interessi occultistici o 
esoterici, ma un cerchio di uomini e donne 
accumunati da identica prospettiva spirituale.

8. Il bussante deve essere consapevole che 
l’Ordine indica un percorso di studi, pone a 
disposizione diversi strumenti di erudizione ma 
sarà poi a suo onere dare sostanza a questi 
suggerimenti. 

9. Il bussante deve essere consapevole che questo 
è una struttura ordinata e non una democrazia o 
una piazza.

10. Il bussante deve sempre rammentarsi che la 
pratica rituale individuale è giornaliera e cadenzata 
all’interno di date finestre temporali.

11. Qualora un Associato o un Iniziato proveniente 
da altra catena martinista decidesse di bussare a 
questo Ordine, dovrà nuovamente essere associato. 

12. Qualora un Superiore Incognito o Superiore 
Incognito Iniziatore decidesse di bussare a questo 
Ordine, potrà optare per essere un aggregato - 
partecipare alle riunioni collettive e beneficiare 
della nostra eggregora - ma non verrà integrato 
nella nostra catena.

 



61

Sovrano    ordine
✡

Gnostico Martinista

   Ecce Quam Bonum                      Settembre 2025



62

Sovrano    ordine
✡

Gnostico Martinista

   Ecce Quam Bonum                      Settembre 2025

Federazione di tre colline brasiliane al Nostro Ordine.



63

Sovrano    ordine
✡

Gnostico Martinista

   Ecce Quam Bonum                      Settembre 2025

  Ammissione 
            al Martinismo

Il Sovrano Ordine Gnostico Martinista  non pone, 
e non intende porre,    nessuna esclusione basata 
sul sesso o sulla razza   dei desiderosi di porsi su di 
un sentiero tradizionale, ma pretende che i suoi 
associati    siano persone in grado di poter lavorare 
individualmente e collettivamente in modo 
armonico con gli strumenti e l’insegnamento posti 
a disposizione. La nostra visione è quella di un 
percorso maturo, che si rivolge a persone 
consapevoli dei limiti e delle misure che un 
sentiero realmente iniziatico impone.
Verrà quindi posta la dovuta attenzione alla 
capacità dell’individuo di potersi integrare 
all’interno di una comunità    operosa, dove    viene 
richiesto un puntuale impegno nello svolgimento 
dei riti e nella preparazione dei lavori filosofici.       
 
La nostra docetica e gli strumenti che poniamo a 
disposizione dell’associando configurano un 
percorso di perfezionamento squisitamente legato 
al simbolismo cristiano. Tale evidenza impone la 
presenza    nell’associato di quel patrimonio 
culturale, psicologico ed iniziatico proprio del 
cristianesimo. Coloro che sono gravati da nodi 
insoluti nei confronti della religione e coloro che 
non sono in grado di distinguere fra forma 
religiosa o forma spirituale è bene che rivolgano 
altrove il proprio cammino.

E’ possibile accedere al    Sovrano Ordine Gnostico 
Martinista    a seguito di una preventiva verifica 
dei requisiti formali e sostanziali del bussante, a 
cui seguirà l’esercizio in una pratica meditativa 
preparatoria all’associazione, che può avvenire da 
uomo ad uomo oppure in loggia.
Essendo  richiesto da parte degli associati un 
costante lavoro filosofico ed operativo,    che segue 
l’avvicendarsi delle stagioni e l’alternarsi dei cicli 
lunari e solari, tendiamo a sconsigliare la semplice 
richiesta di informazioni    da parte di    coloro che 
non sono in grado di gestire minimamente la 
propria vita quotidiana.    Sussistono altre realtà 
martiniste, dialettiche e non operative, a cui queste 
persone potranno rivolgersi e trovare un ambiente 
in grado di riceverle. 

Concludiamo ricordando che da parte nostra non 
sussiste nessun obbligo nell’associare chiunque 
bussi alla nostra porta.
Domanda di ammissione: CLICCA  QUI

http://www.fuocosacro.com/domanda.pdf


64

Sovrano    ordine
✡

Gnostico Martinista

   Ecce Quam Bonum                      Settembre 2025

Fasi lunari, 
solstizi ed equinozi 2025 

-Calendario operativo-

Ora Ora


