Solstizio - Dicembre 202
Ecce Quam

BONUM

www.paxpleroma.com


https://www.paxpleroma.com

Ecce Quam Bonum Dicembre 2025

e w | PN e T e
: TR

EDITORIALE

SEZTONE "LAVOR1 FILOSOFICT”

La via della preghiera del filosofo incognito, Elenandro XI
Potenza del pensiero martinista, Ermes S:::1:::1:::
Louis Claude de Saint-Martin e la massoneria,

Saul S:::1:::1:::

La Reintegrazione come sacerdozio spirituale,
Giovanni Aleph S:::1:::1:::

SN Il martinista nel mondo, Raziel S:::1:::

ﬂ‘, - La Reintegrazione come asse centrale del pensiero martinista,
_ . Pegaso I:::1:::

La via del cuore e la filosofia del silenzio, Antares I:::1:::

by -:'-1 1 L'amore é il cuore di Dio, Zolfo A:::1:::

} : \ Il ruolo del desiderio, Anael I:::1I:::

By Saint- Martin e il cuore come sede della

conoscenza divina, Pietro A:::1:::
Metodo di meditazione di Sédir, tradotto e commentato
da Elenandro XI

SEZIONE "SAPIENZA ESOTERICA”
Antica astronomia e calendario iniziatico, 2a parte, Paul Sanda

In merito alla distinzione tra bene e male, René Guenon

Cos'e la morte per il filosofo, Papus

N b lf

o A
o e S . M E{'}i Cr
- o

Sovrano ordine

Gnostico Martinista



Ecce Quam Bonum

EDITORIALE

-di ELENANDRO X

Editoriale — « Non sic impii, non sic »

Uno degli aspetti pit desolanti dell’attuale panorama
martinista e |’ignoranza crassa e ostentata che
accomuna troppi sedicenti affiliati circa i lineamenti
dottrinali, storici e operativi di quella che dovrebbe
essere una Via di Reintegrazione.

Questa ignoranza non é innocente: avvelena la catena,
disperde tempo soprattutto,
impedisce quella comunione ideale con i Maestri

prezioso altrui e,
Passati che sola rende vivo il nostro Ordine.
Perché il rito martinista non € un vuoto cerimoniale, un
passatempo per anime inquiete: € 1’esteriorizzazione di
un’adesione profonda, intima, totale al complesso
filosofico-spirituale che Louis-Claude de Saint-Martin,
Martinez de Pasqually, Jean-Baptiste Willermoz,
Papus, Augustin Chaboseau e —hanno trasmesso a chi
fosse degno di riceverlo.

Chi crede di essere martinista solo perché possiede una
mantella o un diploma incorniciato somiglia a colui
che, impugnando maldestramente un bisturi con la
grazia di un macellaio intento a disossare una coscia
bovina, pretenda di chiamarsi chirurgo. Lo strumento
non fa I’operatore: lo fa la scienza, la preparazione, la
purezza d’intenzione.

E invece? Invece assistiamo al trionfo dei fuochi fatui:
magismo da quattro soldi, ricerca di poteri occulti per
sanare le proprie nevrosi, revanscismo sociale
camuffato da iniziazione, accattonaggio di gradi e
ostentazione di aderenze e discendenze. Il tutto condito
da un vociare confuso e petulante che trasforma cio
che dovrebbe essere un tempio in un mercato rionale
durante una calda, sporca, sudaticcia giornata di
agosto.

Non é solo una questione estetica: queste persone
inducono in errore altri sprovveduti, moltiplicando il
disordine e rendendo sempre piu rara la presenza di

anime sincere.

Dicembre 2025

Eppure la Via rimane. E 1i, silenziosa e severa, nei testi
di Martinez e di Saint-Martin, nelle corrispondenze
willermoziane, negli scritti di Sédir e di Gérard
Encausse (Papus) letti con cuore puro e mente
indagatrice. E 1i per chi é disposto a studiare dieci anni
prima di aprire bocca, a tacere prima di insegnare, a
purificarsi prima di operare.

Il martinismo non ha bisogno di reclutare masse. Ha
bisogno di pochi, ma veri uomini e donne di desiderio
in grado di fare una scelta di vita. Uomini e Donne di
Desiderio in grado di dire: “4 Non sic impii, non sic;
sed sicut pulvis quem proiicit ventus a facie terrae. 5
Ideo non resurgent impii in iudicio, neque peccatores
in consilio iustorum. 6 Quoniam novit Dominus viam
iustorum, et iter impiorum peribit.” Versetti, ¢ sempre
bene ricordare, che compongono il Salmo 1. Il quale
ovviamente precede ogni altro componimento del
Salterio, e ricorda che prima di cantare “Ecce quam
bonum et quam jucundum, habitare fratres in unum!” é
necessario allontanare coloro che sono corrotti e
corruttori. Fossero anche persone che si professano

fratelli e sorelle.




Ecce Quam Bonum Dicembre 2025

Sezione

[AVORI

Sovrano ordine

Gnostico Martinista



Ecce Quam Bonum

Dicembre 2025

“Rallegrati allorché Dio ti prova, é un segno
evidente ch’Egli non ti dimentica.”
(Da “Il mio libro verde)

Giungiamo adesso ad alcune riflessioni conclusive
attorno a quanto il Filosofo Incognito intendesse,
suggerisse e  praticasse  attraverso  quel
"potentissimo" (come da egli stesso definito)
strumento che e la preghiera. Onde evitare che le
parole, per quanto nobili, che sono state infuse
nell’opera di Saint-Martin restino lettera morta, e
non come intendeva l’autore una fiamma viva
discesa nel cuore dell’Uomo di Desiderio.

La ricca Antologia che e stata presentata, ritengo
possa aver offerto alcune valevoli indicazioni in
merito alla domanda in oggetto, ed e quindi utile
riassumere in una forma lineare queste molliche di
pane spirituale che tracciano un viatico che
conduce 1'uvomo al divino. Ovviamente nel novero
degli estratti attorno alla preghiera e alla
contemplazione un particolare risalto merita, come
fonte e trattazione nel suo complesso, il
"MINISTERO DELL'UOMO DI SPIRITO".
Trattasi di un'opera frutto della maturita
intellettuale di Louis-Claude de Saint-Martin in
cui si interroga compiutamente, offrendo anche
risposta, su quello che dovrebbe essere il giusto e
retto impiego di questa breve parantesi che é la
nostra vita naturale. Un testo questo che invito a
leggere e a meditare, per la profondita delle
riflessioni in esso raccolte.

Nondimeno ¢ nell'intera antologia che troviamo
completa e vigorosa sistematizzazione della
preghiera, atta a chiarificare molti punti che in
genere una didattica affrettata sul Filosofo

~

Incognito tende a trascurare. E triste annotare
come nella maggior parte dei fratelli e degli
studiosi, che a parole si richiamano all'esperienza
martinista (che vorrebbe trovare ispirazione
proprio da Louis-Claude de Saint-Martin), vi sia
una profonda ignoranza sulla forma e la sostanza
del suo pensiero, definendo la via che egli propone
come "cardiaca" in contrapposizione ad una via
"teurgica” di matrice Cohen e blaterando di
separazione fra queste due esperienze. Pensieri
superficiali ed esteriori i lorol, come sarebbero
stati definiti dallo stesso Filosofo Incognito, che
non sono in grado neppure di scorgere
lontanamente la pienezza e l'elevatezza del rango
da egli riservato all'Uomo di Desiderio. Rango che
e ascrivibile al piu sommo degli scranni riservati
all'autentico iniziato: il sacerdozio.

Basti ricordare come lo stesso percorso Cohen,
voluto dal Martinez, abbondasse di preghiere,
purificazioni e atti caritatevoli. Prima della pratica
teurgica, il Cohen, qualunque fosse il suo grado in
quella particolare scala, doveva partecipare alla
Santa Messa, emendarsi e comunicarsi. Ogni sei
ore la preghiera, con una cadenza tale da essere il
perno della sua giornata (00-06-12-18). Non
qualsiasi preghiera, dal mortifero sapore teosofico,
ma composizioni tratte dai Salmi, memorie di
Santi, ed invocazioni ed evocazioni "Nel nome di
Gesu", di Maria e del Pater. Tutto cio esaltato dalla
costante  preghiera all’Angelo Custode e
dall’invocazione della Santa Trinita, e ogni giorno
il Cohen umilmente, con costanza e devozione, ora
il “Miserere” in piedi rivolto a Est, e il “De
Profondis” a faccia in giu o in ginocchio sulla
fredda e nuda terra. E per niente farsi mancare, ad
ogni Luna Nuova, o Nera se preferite,

Sovrano ordine

Gnostico Martinista



Ecce Quam Bonum

purificazioni, astinenze e letture meditata sui
Salmi Penitenziali. Tutto questo prima, durante e
dopo la pratica teurgica; la quale niente potrebbe,
nella visione del Martinez, se non corroborata da
questa ginnastica fisica, mentale e spirituale.
Ritengo che cio sia sufficiente per porre in silenzio
ogni farneticazione in merito al prevalere di una
via rispetto all’altra.

Gia abbiamo detto come la via della preghiera di
Louis-Claude de Saint-Martin nasca dal pensiero
rettificato, all'interno di un quadro di purificazione
integrale (corpo-mente-anima) ed e quindi a pieno
titolo solare; laddove il cuore e quel tempio
dell'nomo in edificando, dove sara intronizzato il
VERBO-CRISTO questo spirito  particolare
(similare all'Eone gnostico) che giunge a
santificare colui che é gia é santo.

Vorrei tornare adesso su di un punto che abbiamo
gia sfiorato in precedenza, ma che trovo
ulteriormente  utile  proporre = nuovamente
all'attenzione del lettore. La via che propone
Louis-Claude de Saint-Martin trova esplicazione
in un intimo e perenne dialogo fra l'uomo e il
Divino, ed essa e percorribile da ogni autentico
cristiano2 a prescindere dalla sua appartenenza a
sette o a religioni che da questa forma spirituale si
sono sviluppate. Ancora una volta questo suo
pensiero trova corrispondenza in quello del
mistico luterano.

«Infine, e possibile che vi siano molti cattolici che
non possono giudicare ancora cio che e il
cristianesimo; ma e impossibile che un vero
cristiano non sia in condizione di giudicare che
cos’e il cattolicesimo, e cio che dovrebbe essere»
(Il Filosofo Incognito, Opere Postume)

Sotto questo aspetto il suo Maestro nobile fu
alquanto piu esplicito:

“Un animale che entra in chiesa ne uscira ancora
animale, quale che sia la cerimonia a cui e stato
presente. “Jakob Bohme

Dicembre 2025

Volendo dare un significato estensivo a tale
affermazione, comune alla prospettiva di entrambi
i mistici, e necessario non lasciarla inopinatamente
prigioniera del conflitto fra religione e spiritualita.
Essa puo essere rivolta a tutti coloro che ritengano
sufficiente un semplice "fare" o una semplice
appartenenza per essere “salvi” o “iniziati” o
“redenti”, a discapito di un reale lavoro di
confermazione  all’interno  di  detta  via.
Semplicemente si e perché agiamo e non perché ci
presentiamo come tali. In questo nostro particolare
ambito, il Filosofo ritiene che 1’unica aspirazione a
cui deve tendere I’uomo, sia quella di compiere in
se stesso una vera operazione di trasmutazione
alchemica spirituale. Essa conduce al risanamento
dell’'uomo, attraverso la discesa dello Spirito di
Verita. Questo Ciristo e il Verbo; questo Cristo e la
parola; questo Cristo e il pensiero rinnovato e non
pit reattivo e legato alle contingenze e
solleticazione delle cose di questo mondo.
Essendo la Parola elemento vivificante, che ogni
autentico cristiano deve cogliere e raccogliere in se
stesso, non puo essere legata al potere di una casta

Sovrano ordine

Gnostico Martinista



Ecce Quam Bonum

sacerdotale, ma essere espressione dell’Uomo di
Desiderio stesso. La parola dell’anima dell’uomo é
la preghiera, e la suprema preghiera e quella che si
unisce alla preghiera divina.

Orbene questa preghiera di cui lungamente
abbiamo trattato, di cui abbiamo ammirato le
pregevoli parole del maestro, quali caratteristiche
assume nel suo intendimento? E essa lamento e
supplica in un rapporto fra devoto e oggetto di
devozione? E essa l'invocare l'intervento divino,
tramite la Sua persona o i Sui intermediari o la sua
Grazia e Benevolenza? E essa l'evocare su questo
nostro piano il divino medesimo? E essa atto di
compimento sacerdotale, durante la celebrazione
di un Culto? E essa parola terapeutica volta ad
essere balsamo per l'anima e linimento per le
doloranti membra? E essa il vagito dell'Uomo
rendente lode e rinato dalle acque battesimali dello
Spirto? E essa il flebile e nostalgico anelito alla
regalitd perduta, di cui versa nella miseria? E essa
l'estremo scudo con cui pararsi dai colpi degli
avversari? E essa la fiammeggiante spada di San
Michele con cui adempiere la volonta divina? E
essa amorevole insegnante, atta a colmare
I’ignoranza in cui versa ’uomo? E essa l'agente
misterioso che nel matraccio filosofico e spirituale
Opera e Tutto Trasmuta? Ebbene amici e fratelli
miei, vi dird0 che la preghiera del Filosofo
Incognito e tutto questo e ancor di piu, in quanto
nell'integrita del copro vivente, vi € una forza assai
maggiore che nella semplice sommatoria delle
membra scisse. Essa e la pienezza del sacerdozio;
essa e il verbo del Sacerdote che parla
all’assemblea e la sua parola e il verbo divino.

Ebbene dopo aver tratteggiato la continuita “di
fine” fra Martinez e Saint-Martin e la dimensione
integrale della preghiera del Filosofo, giungiamo
finalmente alla prassi che quest’ultima deve
coniugare.

La prima questione e se il Filosofo Incognito
utilizzasse la preghiera monologica oppure no.
Sappiamo che la preghiera monologica, che
abbiamo incontrato in precedenza, € costituita
dalla ripetizione ritmata della parola Gesu (o

Dicembre 2025

Cristo). Questo ritmo investe integralmente
I’orante, e nelle sue forme maggiormente
complesse, al contempo maggiormente proficue,
crea un’assoluta coincidenza fra respiro, parola e
battito cardiaco (e sul cuore che I’orante ripone la
propria presenza attiva). Questo passo, tratto
dall’Uomo Nuovo, pare avvalorare la tesi che
Louis-Claude de Saint-Martin impiegasse anche
tale preghiera, in accordo con le sue osservazioni
in merito all’isolamento che I’orante deve
ricercare, nelle sue pratiche.

Quando vuoi offrire il tuo sacrificio sull'ara della
rigenerazione spirituale per rendere Santo il tuo
essere, purificarlo e colmarlo dei tesori dell'amore,
implora il nome del Figlio, invoca il nome del
Figlio, evoca il nome del Figlio, unisciti nel nome
del Figlio, e il tuo cuore sara trasformato in ostia
di consolazioni ... "(Louis-Claude de Saint-Martin,
L’Uomo Nuovo.)

Oltre a suggerire la traccia della preghiera
monologica, il Filosofo sottolinea la plenitudine di
questa potente preghiera, che trova nel Cristo
I’unico elemento di contemplazione e di
ostentazione. E questa la preghiera Suprema che
sovente  Saint-Martin  suggerisce? Troviamo
nuovamente attinenza fra il pensiero del Filosofo
Incognito con quello espresso dalla scuola
alessandrina, quando nel Vangelo di Filippo
troviamo scritto:

” Un solo nome non e pronunciato nel mondo: il
nome che il Padre ha dato al Figlio. Esso é al di
sopra di tutto. E il nome di "Padre", perché il
Figlio non diventerebbe Padre qualora non avesse
rivestito sé stesso del nome di "Padre". Questo
nome coloro che lo posseggono lo intendono in
verita, ma non lo pronunciano. Invece coloro che
non lo posseggono non lo intendono. Ma la Verita
ha espresso dei nomi nel mondo a questo motivo:
che non e possibile apprendere senza nomi. La
Verita e unica e molteplice, e a nostro vantaggio,
per insegnarci, per amore, quella Unica, attraverso
molte.”

Sovrano ordine

Gnostico Martinista



Ecce Quam Bonum

Potrebbe,  Saint-Martin, essere venuto a
conoscenza della tecnica legata al potere della
ripetizione singola, durante i suoi lungi viaggi
all’estero e i suoi contatti con le piu diverse
articolazioni della fede e della prassi cristiana.
Nondimeno I’evidenza delle sue letture, ci
conducono ad intuire una conoscenza, la sua,
profonda di ogni aspetto dell’arte della preghiera.
Al contempo scritti come “Le Dieci Preghiere” ci
suggeriscono come il nostro autore ricercasse nella
preghiera, o meglio in alcune sfumature della
medesima, anche la composizione poetica; una
sorta di variegata Ode che potrebbe apparire come
I’esplicazione  delle  sfumature  dell’anima,
dell’intelletto e del desiderio dell’orante sospeso
fra la propria misera natura e il divino ancora
celato.

Questa preghiera, questa intima comunicazione,
doveva avere natura silenziosa oppure doveva
essere verbale? doveva vibrare nell’aria e nello
spazio, oppure doveva risuonare nelle corde
dell’intimo silenzio?

Nell’antologia che abbiamo letto, scorgiamo come
il Filosofo Incognito impiegasse entrambe le
modalita, anche se sembra trasparire una certa
predilezione per la forma verbale della preghiera.
Egli suggerisce come la preghiera silenziosa, che
assume il tratto della sofferenza e dell’umilta,
abbia carattere volto alla “difesa” e alla
“ricezione” del balsamo vivificatore del divino. La
preghiera orata, verbale, ha connotato di potenza,
di combattimento spirituale contro gli agenti della
separazione, avversi al grande giubileo dell’anima
umana.

185. Si e sovente domandato se la preghiera
mentale3 fosse maggiormente efficace
relativamente che la preghiera verbale. Si puo
rispondere che la preghiera mentale ha forza
difensiva e forse anche attrattiva nel bene, e che
questo solo la rende buona ed utile; ma Ia
preghiera vocale, oltre a queste stesse qualita,
raccoglie ancora quello di essere offensiva e di
abbattere il nemico, il che le da la superiorita sulla
prima. Ma bisogna saper scegliere il tempo

Dicembre 2025

dell'una e dell'altra4.

667. Quando il tuo cuore € ricolmo di Dio,
impiega la preghiera verbale, che sara allora
I'espressione, come dovrebbe sempre essere, dello
Spirito. Quando, al contrario, il tuo cuore sara
freddamente arido, impiega la preghiera silenziosa
e concentrata, € lei che dara al tuo cuore il tempo e
il modo di riscaldarsi e di riempirsi.

Trasudano  queste  parole  della  grande
comprensione dei meccanismi, delle qualita e della
possanza della preghiera come “parola di potere”
attraverso cui sortire mutamenti sul piano del
microcosmo uomo. Un potere atto a imprimere
forza laddove sia necessaria, a profondere
unguento sulle ferite interiori e olio consacrato
sulla corona del cuore. La comprensione, e
soprattutto la pratica, di queste scarne frasi,
conduce all’esercizio di un effettivo potere, il
quale sancisce il passaggio dall’essere iniziato
all’essere adepto.

Infine quale preghiera deve essere utilizzata?
Quella che troviamo nei testi religiosi, quella della
nostra infanzia, quella della saggezza popolare o
altra? Ancora é il Filosofo Incognito che risponde,
suggerendo cosi la forma enunciativa e relazione
delle parole che andranno a comporla.

“Ma quando la preghiera raggiunge davvero
questo fine cosi sublime? E quando noi riusciamo
a fare delle preghiere che pregano esse stesse in
noi e per noi, e non di quelle preghiere che
dobbiamo sorreggere da tutti i lati, attingendole da
formule o da ricordi ed abitudini dello scrupolo e
dell’infanzia “

Del resto il vero iniziato ai misteri, 1’adepto, e
colui che e stato fornito in gioventu degli
strumenti e dei rudimenti dell’arte, poi ha espresso
il proprio genio e ha costruito i propri strumenti
nel suo essere uomo ed infine, maturo e saggio, ha
compreso che non vi é strumento alcuno.

Sovrano ordine

Gnostico Martinista



Ecce Quam Bonum Dicembre 2025

1 Ho gia indicato nell’introduzione di questa
ricerca come la distinzione fra la cosiddetta via
umida e via secca, sia una questione priva di senso
alcuno per il praticante e da annoverarsi negli
sforzi dialettici di menti svagate e sofisticate. Al
contempo ho rimarcato che se anche dovessimo
per errore abbracciare siffatta labile distinzione, si
dovrebbe annoverare la via del Filosofo Incognito
all’interno della secca, in quanto essa trova perno
nel pensiero, nella parola, e successivamente si
insedia nel cuore.

2 "Il vero cristiano non appartiene a nessuna setta
particolare. Pud partecipare alle cerimonie di
qualsiasi setta e non appartenere a nessuna. Egli
possiede una sola scienza, che é Cristo entro di lui;
ha un solo desiderio, fare il bene* Jakob Bohme

3 silenziosa
4 La preghiera come scudo e come arma; quanto

di piu lontano in queste parole da una semplice
visione devozionale della medesima.

Sovrano ordine

Gnostico Martinista



Ecce Quam Bonum

COLLINA SILENTIUM

Il martinismo nasce contemporaneamente alla
fisica quantistica;

sembra una coincidenza stramba invece sono due
linee di pensiero di grande rilevanza che, diverse
solo in apparenza, convergono verso una visione
pit ampia della illusorio mondo nella quale
viviamo e del quale potremmo avere maggiore
possibilita di  controllo attraverso  quella
dimensione parallela alla nostra che appartiene
all'anima e al mondo astrale.

Alla base del pensiero martinista noi manteniamo
da sempre come riferimento Jacob Bohme (1575-
1624), Martinez de Pasqually (1727-1774), Louis
Claude de Saint-Martin (1743-1803) e Papus
(1865-1916) che ne raccoglie l'eredita e crea in
Francia |'Ordine Martinista nel 1884.

Proprio in quel momento storico iniziano i
prodromi della fisica quantistica con la prova
dell'esistenza  della  “invisibile”  radiazione
elettromagnetica (Maxwell e Hertz 1886) che
rivoluziona ogni pregresso concetto perché mette
al centro di tutto I'energia degli atomi e della Luce
che li compongono posti alla base, infinitamente
piccola, del mondo della materia.

Louis Claude de Saint Martin, quando ci dice che
si puo comprendere la Natura attraverso 1'Uomo
ma non I'Uomo attraverso la Natura, ci insegna
una diversita ontologica che non possimo ignorare
perché noi, contrariamernte agli animali, siamo la
proiezione di noi stessi su due piani dimensionali
distinti.

La fisica quantistica pu0 essere utile per meglio
comprendere le dinamiche che compongono e
formano 1'essere umano e come primo passaggio
dobbiamo considerare di trovarci all'interno di un

Dicembre 2025

sistema di energia pura che possiamo anche
chiamare Luce.

Questa energia pura in un sistema infinito ed
eterno puo coagulare, perdendo potenza, e questa
coagulazione con perdita di potenza, questo
turbamento del sistema, inizia a formare la
materia, proprio come il turbamento di Sofia
gnostica con la sua uscita dal sistema eonico di
Luce perfetta.

Il quadro che viene offerto dallo gnosticosmo
storico, e non solo, e di energia/luce purissima,
eterna, infinita ed increata che corrisponde
all'Essere  Supremo e Immanifesto perche
all'interno di questa eternita e di questo infinito
possiamo trovare tutta la forza, la potenza e la
grandezza di un Essere Supremo che non puo che
essere, per noi, Immanifesto.

Mano a mano che questo infinito sistema
energetico, che definiamo Pleroma, scema e
dimunisce di potenza, coagula e crea, a un livello
piu basso, un mondo astrale nel quale troviamo gli
Eoni, dei quali a noi interessa soprattutto Sofia, in
parte spirituale e in parte astrale, quindi in parte
purissima e in parte decaduta e coagulata, che
scende a cercare il Padre, il Dio, La Fonte, ma
disorientata va in direzione della foce, perdendo
ancora di piu accesso alla sua parte spirituale,
incrementando cosi la sua parte astrale.

La sofferenza che ne deriva é tale da generare la
Materia, quindi la Materia nasce dalla somma
dello Spirito con la sua parte astrale che dallo
Spirito é generata e a cui e subordinata.

Per meglio capire possiamo avere un corpo
spirituale senza avere corpo astrale e fisico,
possiamo avere un corpo spirituale e un corpo
astrale senza avere un corpo fisico, possiamo avere
un corpo spirituale, uno astrale e uno fisico

Sovrano ordine

e

Gnostico Martinista




Ecce Quam Bonum

(individuo) ma non l'inverso, per cui non possiamo
avere un corpo fisico senza un corpo astrale e un
corpo spirituale.

Il corpo spirituale esistera sempre, il corpo astrale
solo per quanto funzionale al corpo spirituale e un
corpo fisico dipendente dai primi due, a prescidere
dai livelli di consapevolezza dell'individuo.

Ecco perché non e da escludere che gli antichi
sacerdoti di grandi religioni, ben consapevoli di
questa dinamica, siano potuti vivere centinaia di
anni come ci raccontano le sacre scritture.

Com'e possibile? E' possibile, cioe non
impossibile, proprio perché il corpo astrale e il
corpo spirituale sono cio che producono il corpo
materiale e lo alimentano di energia sublime per
cui bastera trovare il modo di rigenerare il corpo
astrale per avere la rigenerazione anche del corpo
di materia.

Come sostiene appunto il chimico e matematico
Corrado Malanga che sta facendo ricerche
approfondite sulla funzione reale delle piramidi
dell'Antico Egitto che sembrano essere state
costruite proprio con questa finalita.

Nei suoi studi c'e un particolare estremamente
importante, di cui ce ne parla ampiamente Jacob
Bohme, che mette al centro di tutto il mondo
spirituale.

Jacob Bohme, che per suo dono divino riesce a
vedere oltre al corpo fisico, vive una connessione
cosi forte con gli altri Corpi da rendergli la vita
terrena molto difficile, riuscendo a vedere il
mondo spirituale nelle sue infinite sfumature
sovrapposto a quello terreno, sul quale tenta di
illuminarci con le parole, quindi con tutti i limiti e
difficolta degli strumenti del mondo della materia,
e a farli comprendere anche a chi non vede.

Per Bohme fondamentalmente e il mondo dello
spirito che prevale su tutto, da cui se ne deduce
che Dio, Essere Supremo e Immanifesto, prevale
su tutto.

Martinez de Pasqually ci racconta, nel suo celebre
Trattato sulla Reintegrazione degli Esseri, di un
illusorio universo di materia apparente, quasi 200
anni prima di Planck, Bohr, Heisenberg e
Schrodinger i quali presero anche il Nobel per la

Dicembre 2025

fisica, mentre il Pasqually e ancora oggi additato
dai suoi detrattori come un faccendiere per
sminuirne alla moltitudine il suo grande valore di
mistico e teurgo.

Louis Claude de Saint-Martin con il suo pensiero,
sempre in continua evoluzione anche in mezzo agli
orrori della rivoluzione francese, ci invita
all'’Amore incondizionato nei confronti di Dio
come via di salvezza, non solo personale ma
universale.

La fisica quantistica agli inizi del XX secolo si
preoccupa solo timidamente di insinuare
trasversalmente un germe di spiritualita attraverso
il dubbio sulla consistenza e composizione della
materia, facendo attenzione a non utilizzare il

termine spirituale che avrebbe potuto offendere i
sensibili animi dei materialisti piu accaniti.

Coglie Papus lo spirito di apertura al mondo
invisibile, anche anticipandolo abbondantemente,
creando in Francia I'Ordine Martinista (1884) per
costruire un tramite tra le dimensioni materiali,
astrali e spirituali utilizzando il punto di vista di
una creatura consapevole.

Le preghiere che noi pronunciamo alimentano il
corpo animico che da buone energie al corpo fisico
il quale si riflette nella superna dimensione astrale
la quale, accogliendo le emissioni di tutti i corpi
terreni, accumula tutto cio che e Bene/equilibrio e

Sovrano ordine

Gnostico Martinista



Ecce Quam Bonum

tutto cio che e Male/squilibrio, rispondendo a cio
che gli perviene: “come sopra, come sotto” per
citare La Tavola Smeraldina di Ermete Trismegisto
di cui alcuni frammenti sono stati trovati, non
casualmente, assieme ai testi gnostici a Nag
Hammadi nel 1945.

Quindi, direttamente o indirettamente, il corpo
spirituale ha prevalenza su tutto, dentro e fuori di
noi, e lo puo fare e con talmente tanta forza da
riuscire a modificare o a cancellare sia il corpo
fisico che il corpo astrale, per cui ¢ fondamentale,
in questa dimensione terrena, prenderne coscienza
e conoscenza.

La rivoluzione quantistica, d'altro canto, si basa
sull'assunto che in un di un sistema di energia puo
esistere un campo all'interno del quale si forma il
tempo e lo spazio, che e quindi finito, intimamante
legato al campo nel quale si e generato.

Noi siamo un campo di energia nel quale esiste, al
nostro interno, sia lo spazio che il tempo: non fuori
di noi ma dentro di noi.

Prima della fisica quantistica si credeva
esattamente 1'opposto, ovvero che lo spazio e il
tempo fossero esterni al nostro essere per cui
vivevamo in un sistema di energia, di spazio e di
tempo: non e cosi.

Modificando i parametri interno al nostro campo
di energia nel rispetto delle priorita e delle
dipendenze, attraverso cio che facciamo in questo
piano dimensionale con le nostre scelte e le nostre
azioni, il corpo fisico e il corpo astrale poi, della
stessa sostanza del mondo astrale, se infelice per le
nostre scelte e le nostre azioni, rendera tutto il
mondo terreno altrettanto infelice, e forse anche di
pit, per l'effetto amplificatore del pendolo
energetico che ci tiene tutti in contatto; su questo
aspetto ne tratta ampiamente Rudolf Steiner
(1861-1925) nei suoi scritti e nelle sue conferenze.

La potenza del martinismo sta proprio nell'avere
nella sua ossatura portante 1'Amore per Dio di
Jacob Bohme, il pensiero astrale e spirituale di
Martinez de Pasqually e di Louis Claude de Saint-
Martin, e la maturazione attraverso la mente
poliedrica e fertile di Papus con la sua capacita di

Dicembre 2025

diffusione
umanita.

Il campo che rappresenta noi stessi € perd un
campo nel quale esiste lo spazio e il tempo ma che
fornisce all'essere umano la possibilita di esistere
in un sistema di energia che potrebbe essere

delle idee attraverso una spiccata

Sovrano ordine

Gnostico Martinista




Ecce Quam Bonum

visualizzato in concreto come una sfera in contatto
tangente con tante altre sfere collegando cosi piu
campi energetici diversi ma simili, uniti da una
condivisione di spazio e di tempo.

E' importante sottolineare l'aspetto  della
limitatezza temporale di questo campo e che tutto
quanto abbiamo di percepito della storia in realta
esiste soltanto nel nostro perimetro esistenziale.

La nostra mente sembra avere dei blocchi che non
ci consentono la percezione consapevole di alcuni
aspetti legati alla nostra esistenza come se fossero
dei dogmi indiscutibili: per esempio, € inspiegabile
la nostra esistenza terrena legata al dato logico di
essere il frutto dell'unione tra un padre e una
madre che generano un figlio. E questo é
assolutamente certo, per cui io avro due genitori in
seconda generazione, 4 nonni in terza generazione,
8 bisnonni in quarta generazione, 16 trisnonni in
quinta generazione e cosl via.

Il problema di questa piramide generazionale é che
se considero una generazione ogni 25 anni, i miei
antenati del 1250, quindi ai tempi di Fibonacci
dovrebbero = matematicamente  essere  stati
2.147.483.648, cosa ovviamente impossibile anche
perché nei precedenti 50 anni cioe nel 1200, il
numero sarebbe salito a oltre 8.000.000.000 di
persone: e questo ci dice la matematica e la
biologia umana per la quale da 2 nasce sempre 1.
E' chiaro ed evidente che qualcosa non torna ma
non si comprende bene cosa. Ecco il blocco di cui
sopra, riferendomi al perimetro esistenziale e alla
nostra personalissima percezione della storia a cui
aggiungerei il teatro comune, sempre di materia
apparente, nel quale condividiamo con gli altri
esseri umani viventi spazi ed emozioni.

Ecco essenziale il ruolo rettificatore della potenza
del pensiero, alimentato dalla preghiera, che ha un
effetto amplificatore per la sequenza rituale che ne
determina la struttura, attraverso la quale e
possibile riuscire ad interferire positivamente con
la dimensione che ci separa, e al contempo ci
unisce, al mondo dello Spirito con un ruolo ben
preciso.

E' il tema dei giusti che in Genesi Capo XVII — 32
viene presentato con un messaggio riservato a chi

Dicembre 2025

e capace d'intendere. Nel mondo del politicamente
corretto viene infatti interpretato sotto il profilo
ideologico di odio omofobico andando a tradire un
significato profondo evidentissimo: “Per amore
dei dieci non la distruggero”, ovvero veniamo
informati che dieci giusti rimetteranno il danno
animico, e quindi astrale, di migliaia di empi, per
evitare cio che oggi appare inevitabile, come in
Genesi XIX — 24 “Il Signore adunque piovve
sopra Sodome e Gomorra zolfo e fuoco dal cielo”.

Quello che sto cercando di spiegare e che solo una
istituzione iniziatica e spirituale come il
Martinismo, nella quale nessuno chiede, nella
quale si da attraverso il nostro Amore verso Dio,
nella quale nessuno é obbligato ad aderire, nella
quale si é potuto effettuare I'unica possibilita di
libero arbitrio scegliendo di stare con i giusti,
dimostrandolo coi fatti, & 1'unica via di salvezza
per un mondo in rovina e se qualcuno pensasse di
non fare la differenza perché tanto uno vale poco,
si ricordi Genesi XVII — 32: “Per amore dei dieci
non la distruggero™.

Ecco il potere della preghiera che, da un campo di
energia limitato solo dallo spazio e dal tempo,
genera pensieri purificatori in una dimensione da
cui tutto nasce e da cui tutto potrebbe morire.

11 potere piu grande.

Ermes S:::I::1:::

Sovrano ordine

Gnostico Martinista




Ecce Quam Bonum

Tl“wih"f"j.y Hl‘}“ th

Dicembre 2025

Saul Sl

Louis Claude de Saint-Martin, nascendo ad
Amboise nel 1743, visse i suoi primi anni in
periodo glorioso per la Francia che con Luigi XTIV
si era imposta come potenza dominante
dell’Europa, ma assistette anche alla decadenza di
tale potenza, da prima con le sconfitte in numerose
guerre combattute contro 1I’impero che videro la
loro conclusione nel trattato di Aquisgrana, e poi
con la disfatta della guerra dei sette anni dove la
Francia perse tutte le sue colonie nord-americane.
Infine fu spettatore/attore alla Rivoluzione
Francese scoppiata nel 1789 alla quale aderira con
pieno spirito fino a fare la guardia come soldato
semplice, presso la torre del Tempio, allo stesso
Luigi XVI; mori in piena epoca Napoleonica.

La sua epoca fu fortemente influenzata dal
pensiero di personaggi del calibro di Montesquieu,
Diderot, Voltaire, Rousseau, De Condorcet,
Helvétius, e gli enciclopedisti; era un epoca votata
verso ’illuminismo e il razionalismo piu estremo
che rappresenta 1’humus che evolvera verso
I’estremismo ateo della Rivoluzione Francese.

La Massoneria in Francia nel XVIII secolo

Per quanto riguarda [’aspetto latomistico
dell’epoca in esame nell’ambito della massoneria
francese era in piena fioritura lo scozzesismo che
mosse il primo passo con il discorso di Ramsay
del 1737. Ramsay vedeva nella massoneria una
continuazione degli antichi Ordini Cavallereschi, e
dei Templari in particolare. In realta non creo alti
gradi direttamente, ma pose le basi sulle quali
fiorirono tutta una serie di Riti pit o meno
fantasiosi che ebbero pit o meno successo. In
Francia dal 1740 fino al 1771 progressivamente si
vide le scissione di numerose Logge dalla Loggia
Madre del Mondo di Londra sia per lo spirito

spiccatamente cristiano della massoneria Francese
(Nessuno sara ricevuto nell’Ordine, dichiarano gli
statuti stampati nel 1742, se non ha promesso e
giurato inviolabile fedelta alla religione, al re, e ai
buoni costumi), sia per il pullulare di alti gradi che
nella maggior parte delle volte non avevano alcuna
base esoterica e neppure storica. Queste due
caratteristiche non poteva certo essere compatibili
con il rigore teistico-protestante della Massoneria
inglese.

Gli alti gradi furono creati, spesso inventati, dalle
numerose aggregazioni massoniche caratterizzate
tutte da un singolo fratello ispiratore. Sicuramente
una forte spinta fomentatrice di tale situazione fu
data dal “partito gicobita” che auspicava la
restaurazione degli Stuart sul trono d’Inghilterra.
Fra tutti i riti spicca nel 1758 sotto la grande
maestranza di Louis de Bourbon-Condé, Conte di
Clermont, il Rito di Clermont, con sede principale
a Lione e Marsiglia, di cui non conosciamo i
rituali, ma che ebbe un ruolo fondamentale nello
sviluppo della Massoneria degli alti gradi.
Sappiamo, infatti, che quivi ricevette gli alti gradi
templari il barone von Hund (1744) fondatore
della Stretta Osservanza Templare. Lo sesso Rito
si costituira, forse cooptando altre logge scozzesi,
nel Consiglio d’Imperatori d’Oriente e
d’Occidente da cui poi originera il Rito di
Perfezione di Heredom di 25 gradi, vero nucleo
fondante del Rito Scozzese Antico ed Accettato
che nascera poi nel 1801 a Charleston grazie a
Alexandre de Grasse-Tilly e Henry Franken.

Nelle Logge entrava prevalentemente la nobilta
francese annoiata dall’esilio dorato in cui 1’aveva
rinchiusa Luigi XIV per cercare un “riscatto
cavalleresco”; e proprio per questo i nomi scelti
per i gradi suonavano cosi altisonanti. (Cavaliere

Sovrano ordine

Gnostico Martinista



Ecce Quam Bonum

del Real Arco, Principe di Gerusalemme,
Cavaliere d’Oriente e d’Occidente, Gran
Commendatore del Tempio, ecc.). Ma non solo, la
Massoneria era attrattiva anche per una classe
borghese spesso ricca, ma senza il crisma della
nobilta, che cercava una sua “visibilita” ed il suo
riscatto nelle Logge dove poteva lavorare fianco a
fianco con i nobili in una sorta di falsa
uguaglianza. E questo spiega anche 1’uso, se non
I’abuso, delle spade nelle logge scozzesi, infatti a
quel tempo il portare la spada al fianco era
sinonimo di nobilta. Infine le Logge erano piene di
abati, canonici, oratoriani, benedettini,
cistercensi... che spesso raggiungevano anche la
carica di Venerabile. Addirittura nel 1776 la
Loggia “Perfetta Unione” (Rennes) e nel 1782 la
Loggia “Amicizia alla Prova” (Narbona) erano
composte di soli membri del clero. In quegli anni
la commistione di Logge e religione in Francia era
tale che spesso le Logge stesse, grazie alle
elemosine che raccoglievano, erano in grado di
organizzare cerimonie religiose in pompa magna,
il tutto facendosi beffe della scomunica di
Clemente XII, e Benedetto XIV.

Inizialmente nelle Logge convivevano i gradi
azzurri (Apprendista Compagno e Maestro che si
rifacevano  alla  massoneria di  stampo
anglosassone), con gli alti gradi scozzesi; ma nel
1772 divenne Gran Maestro della Gran Loggia di
Francia Louis Philippe Joseph d’Orléans, duca di
Chartres, il futuro “Philippe Egalité”, il quale, con
I’aiuto di Lalande (fondatore e Mastro Venerabile
della loggia “Nove Sorelle”) istitui una netta
distinzione fra i gradi azzurri e gli alti gradi; in
questo modo i gradi azzurri divennero comuni per
tutti i Riti e solo chi aveva ottenuto il grado di
Maestro, poteva accedere ai gradi superiori. Una
cosa banale agli occhi nostri, ma sicuramente
banale non era nel caos della massoneria di quegli
anni. Un altro fatto non trascurabile anche perché
rappresenta una cesura definitiva e netta con
Londra fu la costituzione della cosiddetta
Massoneria d’Adozione nella quale era prevista
anche I’iniziazione femminile.

Tanto per dare una idea dell’esplosione delle
Logge in Francia riporto questo schema proposto
da Serge Huttin:

Dicembre 2025

1771 1l Grande Oriente di Francia ha 41 Logge a
Parigi, 169 in provincia, 11 nelle colonie, 5
all’estero piu 31 Logge militari; nel 1778 della
stessa Obbedienza vi saranno: 102 Logge a Parigi
e 247 altrove (nelle province, reggimenti e

colonie).

1776 La Massoneria francese raggruppa 30°000
fratelli in 300 Logge.

1787 Piu di 700 Logge massoniche con almeno
707000 iniziati di ogni grado.

Louis Claude de Saint-Martin

Saint-Martin rifugge invece il pensiero dominante
dell’epoca per affrontare una via piu “mistica”,
divento infatti allievo di Martinez de Pasqually che
a Lione aveva creato un Rito Massonico

Sovrano ordine

Gnostico Martinista



Ecce Quam Bonum

denominato Ordine dei Cavalieri Massoni Eletti
Cohen, nucleo fondante del futuro Rito Scozzese
Rettificato, la cui pratica viene definita
Martinezista.

Saint-Martin rassegno le dimissioni dall’esercito e
si trasferi a Lione sede della Loggia a cui gli Eletti
Cohen erano affiliati. A Lione abitd insieme a
Jean-Baptiste Willermoz anch’egli discepolo di de
Pasqually.

Dom Martinez de Pasqually era di origini ebree,
ma convertito al cristianesimo, questa sua origine
fa si che il suo pensiero sia sempre fortemente
legato alla sua tradizione. Scrisse il Trattato sulla
Reintegrazione degli Esseri, a forte connotazione
ebraica, nel quale esponeva la sua dottrina e che
rappresentd la base per 1’esoterismo degli eletti
Cohen. Il testo, che gli adepti dovevo trascrivere a
mano in quanto era proibito riportalo a stampa. ha
un forte carattere docetico come un insegnamento
morale per gli adepti; spesso previene le stesse
domande che i discepoli possono porre, ma
talvolta e confusionario, slegato e sgrammaticato;
probabilmente gran parte dei difetti dipendono dal
fatto che I’autore non lo ha mai completato.

De Pasqually fonda numerose Logge nel sud della
Francia, una anche a Parigi, ma la Loggia Madre e
senza dubbio quella di Lione (principale centro
latomistico in quegli anni) della quale facevano
parte De Saint-Martin e J.B Willermoz.

L’Ordine era strutturato in quattro livelli (o

Classi):

Classe Simbolica suddivisa nei gradi di
Apprendista, Compagno e Maestro.

Classe del Portico suddivisa nei gradi di

Apprendista Eletto Cohen, Compagno

Eletto Cohen, Maestro Eletto Cohen

Classe del Tempio suddivisa nei gradi Maestro
Eletto Perfetto, Gran Maestro

Architetto, Grande Eletto di Zorobabele

Classe del Santuario con I’unico (ed ultimo) grado
di Reau-Croix (R+).

La Classe Simbolica, come abbiamo visto, si
appoggiava alla massoneria azzurra dalla quale de
Pasqually cooptava quei fratelli che riteneva degni
di appartenere al suo ordine.

L’insegnamento del rito nella Classe del Portico si
basava per gran parte sul libro del.fondatore

Dicembre 2025

dell’ordine, il Trattato sulla reintegrazioni degli
Esseri, nella fattispecie 1’Apprendista Eletto
Cohen deve vivere la metastoria di Caino, il
Compagno quella di Abele, il Maestro quella di
Noe.

Col conseguimento del grado di Maestro Cohen
termina la fase dell’iniziazione per passare alla
vera e propria ordinazione sacerdotale con
I’assegnazione del nome iniziatico e dello spirito
custode. Con questo grado 1’adepto deve iniziare
le operazioni teurgiche quotidiane.

Con il conseguimento dell’ultimo grado di Reau-
Croix si raggiunge il sigillo indelebile della
Reintegrazione.

Il pensiero di de Pasqually, pur presentando della
analogie con quello dello svedese Swedemborg, se
ne allontana in quanto proponeva una maggiore
operativita con atti liturgici e teurgici volti a
scongiurare il male ed evocare le potenze celesti
che furono la matrice dell’'uomo, verso le quali
bisogna ritornare mediante il processo di
reintegrazione. «Ovviamente un simile processo di
purificazione e di sublimazione non puo svolgersi
subitamente e i diversi gradi stabiliti da Cohen

avrebbero appunto lo scopo di risvegliare
nell’affiliato la coscienza degli archetipi,
permettendogli, in un secondo tempo, di

comunicare con essi. Le principali operazioni degli
Eletti Cohen comprendono in sintesi: un culto
d’Espiazione, il culto di Grazia, gli Scongiuri
contro i Demoni, il culto di Conservazione e di
Accrescimento, gli esorcismi contro le guerre, il
rito d’Opposizione ai Nemici della Luce, le liturgie
per ottenere le virtu spirituali e la discesa dello
Spirito  Divino, i culti per [I’espansione
dell’ Armonia Universale e la cerimonia annuale di
raccordo con le opere divine».

De Pasqually non completo la sua opera di
insegnamento e di proselitismo, ma probabilmente
completo la sua opera personale di reintegrazione,
in quanto nel 1772 si ritiro in missione mistica a
Santo Domingo e scompare dalla scena iniziatica
europea, pur continuando la sua pratica teurgica.
Di fatto quando De Pasqually si ritird nessun altro
fratello Eletto Cohen aveva raggiunto il grado di
Reau-Croix rendendo di fatto 1’Ordine
difficilmente governabile. Le redini le assume

Sovrano ordine

Gnostico Martinista



Ecce Quam Bonum

Willermoz.

Willermoz venne iniziato alla Massoneria nel 1750
e in brevissimo tempo diviene Maestro Venerabile,
«consacrera  tutta la  propria  esistenza
all’elaborazione di un cristianesimo esoterico,
innervato su pratiche cerimoniali d’impronta
occulta»1. E proprio su tali pratiche cerimoniali
mutuate dal suo Maestro De Pasqually in forte
opposizione al razionalismo dilagante di quegli
anni plasmo la massoneria “spiritualista” anche se
negli ultimi anni della sua vita sposto I’indirizzo
verso una corrente maggiormente improntata allo
spiritismo fino a subordinare i lavori della sua
Loggia ai dettami di un Agente Sconosciuto
foriero di nuove verita perd mai rivelate.
Willermoz, inizialmente si oppose alla massoneria
templare che dilagava in quegli anni proponendo
invece una massoneria basata maggiormente sulla
crescita interiore e sul lavoro di perfezionamento e
di reintegrazione, ma alla fine cedette alle lusinghe
della Stretta Osservanza Templare e in qualita di
rappresentante degli Eletti Cohen partecipo, al
convento di Wilhelmsbad nel 1782, durante il
quale tento di imporre la sua dottrina cristianizzata
del pensiero di Pasqually, ma alla fine dovette
cedere e al convegno prevalse la corrente
razionalista. Il convento vide una subordinazione

dell’Ordine degli Eletti Cohen alla Stretta
Osservanza Templare del Barone Von Hund, il rito
templare-cavalleresco dalle connotazioni

fortemente folcloristiche che imperava in quegli
anni in Europa, di fatto affossando definitivamente
la componente veramente esoterica del Convento.
Al seguente Convento dei Filaleti nel 1785
partecipo pure Cagliostro, che provo ad imporre
inutilmente anche a Willermoz il suo rito egiziano
imponendo una “purificazione del Santuario”,
ovvero un falo dell’intera biblioteca e dell’archivio
delle altre Obbedienze.

Visto la strada che gli Eletti Cohen avevano
intrapreso, strada ben lontana dagli insegnamenti
del maestro, «Louis Claude de Saint-Martin, dopo
il primo momento d’entusiasmo, ritorno alle sue
convinzioni che la solitudine, la meditazione
individuale sono gli unici mezzi per una vera
iniziazione»2, pertanto deluso dell’indirizzo
imposto abbandono la via massonica per

Dicembre 2025

intraprendere con pochi adepti la via cardiaca (cosi
denominata dallo stesso filosofo). In realta de
Saint-Martin non fondo nessun nuovo ordine, ma
si limito a coltivare un cenacolo di iniziati da cui
poi sorgera (dopo la sua morte) il Martinismo ad
opera di Papus al quale giunsero, tramite Joseph
Port uomo di fiducia di Willermoz, gli scritti
originali di De Pasqually. In questo cenacolo
coltivava ed insegnava il suo misticismo della
reintegrazione, di fatto proseguendo ed ampliando
la via cardiaca intrapresa dal suo maestro de
Pasqually.

Per Luis Claude de Saint-Martin la massoneria e
stato un momento molto limitato nel tempo e di
scarsa influenza nel suo commino iniziatico;
certamente € entrato in massoneria con lo spirito
aperto e la speranza di ottenere 1’illuminazione che
lo guidasse nel suo percorso, ma il metodo
massonico era troppo lontano da quello che lui
desiderava. Questo, infatti, si volge
prevalentemente in loggia dove si attua gran parte
del lavoro e il perfezionamento dell’iniziato, fuori
dalla loggia esiste solo un lavoro di ricerca, di
erudizione; il massone non puo prescindere dal
lavoro collettivo di Loggia. Il lavoro che intendeva
Saint-Martin era invece un lavoro spirituale
prevalentemente individuale, dove I’iniziazione e
da orecchio a orecchio, con un rapporto
estremamente stretto fra Maestro e discepolo (cosa
assolutamente impensabile in massoneria dove
tutte le cariche sono rinnovabili), e dove le varie
fasi di perfezionamento avvengono
prevalentemente se non esclusivamente mediate
I’esecuzione di rituali quotidiani individuali, atti
alla reintegrazione cancellando di fatto la
prevaricazione causa della caduta dell’essere di
Luce.

Scrive Saint-Martin a N.A. Kirchberger: «lo
propendo talmente per il culto interiore della
parola, che se un uomo venisse ad offrirmi fra
poco la vera pronuncia dei due grandi nomi che
sono la base dei due testamenti, credo che la
rifiuterei, tanto sono convinto ch’essa non possa
essermi appropriata che per quanto nascesse
naturalmente in me e come uscendo dal suo
proprio stelo o dalla sua propria radice, che e
quella della mia anima» e come chiosa un nostro

Sovrano ordine

Gnostico Martinista



Ecce Quam Bonum

caro fratello «Queste parole del nostro Amato
Filosofo Incognito mettono bene in risalto
I’importanza fondamentale di giungere a una reale
conoscenza non perché qualcuno ha risposto alle
nostre domande, fornendoci un’erudizione
intellettuale ed esteriore, bensi facendola nascere
dentro di noi, cioé a dire partorendola dalla parte
piu intima e profonda della nostra anima. E cio
puo avvenire soltanto attraverso un costante e
profondo lavoro di ricerca interiore; & questo cio
che gradualmente ci trasforma, perché questo tipo
di conoscenza e il nostro stesso frutto, € la
particola spirituale che gradualmente si manifesta,
trasmutandoci».

Con queste parole si suggella il solco incolmabile
fra Massoneria e il pensiero di Saint-Martin,
meglio infatti una scintilla di conoscenza che
scaturisce dal profondo del nostro cuore, una
verita conquistata col sudore della meditazione che
un intero falo portato dall’esterno che puo magari
giungere quando l’adepto e non e in grado di
comprenderlo, o peggio lo illumina in modo errato
portandolo all’errore.

De Saint-Martin non ha mai creato Logge o una
organizzazione para massonica, e questo ci fa
capire quanto poco importante considerasse il
lavoro massonico; probabilmente la massoneria e
stata solo 1’occasione per conoscere e lavorare con
de Pasqually, ma il suo compito termina li. Anche
gli Eletti Cohen, che rappresentarono sicuramente
il momento piu esoterico ed iniziatico della
massoneria settecentesca, non bastarono per aprire
la via che de Saint-Martin cercava.

Firenze 3/12/2025

Saul S::: I::: I:::
Bibliografia
Sege Huttin, La massoneria, Mondadori

Christian Jacq. La Massoneria, storia e iniziazione,
Mursia.

Dom Martinez de Pasqually, Trattato sulla
Reintegrazione degli Esseri, Liberia Chiari
Firenze.

René Le Forestier, La Massoneria Occultistica Nel
XVIII secolo, Ed. Mediterranee

Dicembre 2025

NOTE

1. Christian Jacq. La Massoneria, storia e

iniziazione, Mursia.

2Jacq  Christian, La  massoneria, cit.
ik ad—--I-l_“" I|

(,BB]'-'TI

Sovrano ordine

e

Gnostico Martinista




Ecce Quam Bonum

oo SO

!L

Martinez de Pasqually non parla mai di «via
iniziatica» in senso moderno», ma di «operazione
di reintegrazione», e questa operazione e, nella sua
essenza piu profonda, un sacerdozio. Non un
sacerdozio di paramenti o di altari visibili, ma un
sacerdozio spirituale, invisibile e terribile, che si
esercita nel cuore stesso della creazione decaduta.
Il Trattato ci rivela la strategia demoniaca con una
lucidita che non lascia scampo: i demoni non
hanno potere creativo, possono  soltanto
corrompere cio che e gia stato emanato. Il loro
unico strumento € la confusione: insinuare
passioni, opporre azione ad azione, pensiero a
pensiero, uomo a uomo, affinché 1’universo
minore (I’uomo) perda ogni coscienza della sua
origine divina e del culto che gli é dovuto. Il
risultato e la «discordia spirituale», stato
permanente di guerra intestina che impedisce
all’essere di riconoscere se stesso come tempio e
come sacerdote.

Ecco il punto cruciale: la reintegrazione non e un
percorso di auto-perfezionamento morale né una
semplice ascesa gnostica. E la restaurazione attiva
del culto primordiale. Prima della prevaricazione,
I’uomo era «sacerdote della creazione»: la sua sola
presenza, il suo pensiero puro, la volonta
rettificata erano lode perpetua al Creatore e, al
tempo stesso, protezione delle creature inferiori
contro ogni tentativo di dissoluzione. Caduto, ha
perso questa funzione sacerdotale; i demoni ne
hanno preso il posto, diventando i falsi «sacerdoti»
della materia, i quali, non potendo distruggere la
sostanza spirituale, ne corrompono la forma per
renderla irriconoscibile.

L’uomo reintegrato, dunque, non fa altro che
riprendere il suo ufficio originario. Ogni atto di
purificazione, ogni pensiero di riconciliazione,

REINTEGRAZION E

Dicembre 2025

T _.‘___ -

: 'Glovanm Aleph S::: :::I:::

ogni lotta contro 1’orgoglio, ogni preghiera
silenziosa € un atto sacerdotale che strappa una
porzione di creazione alla confusione demoniaca e
la riconsegna al suo Principio. E un sacerdozio
senza clamore: non celebra sull’altare di pietra, ma
sull’altare del cuore; non offre incenso materiale,
ma l’incenso della volonta unificata; non versa
vino e sangue animale, ma versa se stesso come
ostia vivente.

Martinez e chiarissimo: i demoni «non possono
impedire la reintegrazione delle sostanze spirituali
che compongono le forme». Possono distruggere
la forma particolare (il corpo, la personalita, le
istituzioni), ma non la forma generale terrestre né,
soprattutto, la sostanza divina imprigionata. Il
sacerdote spirituale sa questo e, proprio per
questo, non teme la distruzione apparente. Sa che
ogni sua vittoria interiore (ogni passione domata,
ogni pensiero ricondotto all’unita, ogni fratello
riconciliato) e una vera esorcizzazione cosmica: un
atto che strappa territori al nemico e li restituisce
al Regno.

Per questo il martinista autentico non cerca
«poteri», non colleziona diplomi, non si vanta di
filiazioni. Egli sa di essere, nel segreto, un operaio
del sacerdozio universale perduto e ritrovato. Il
suo silenzio e piu potente di mille cerimonie; la
sua umilta disarmata vince dove le armi spirituali
orgogliose falliscono. Ogni volta che sceglie la
pace invece della discordia, la verita invece
dell’apparenza, ’unita invece della separazione,
egli celebra la vera Messa della Reintegrazione:
una Messa che non ha bisogno di campane, perché
il suo suono risuona nell’etere spirituale e fa
tremare le legioni infernali.

Il mondo puo crollare, le forme particolari possono
essere annientate; la sostanza rimane, e il

Sovrano ordine

Gnostico Martinista

1.,---




Ecce Quam Bonum Dicembre 2025

sacerdote della reintegrazione € colui che, nel
cuore della rovina, mantiene viva la fiamma del
culto vero. Fino al giorno in cui la forma generale
stessa sara trasmutata e la creazione intera, liberata
dalla confusione, cantera nuovamente, con voce
umana e angelica insieme: «Santo, Santo, Santo il
Signore Dio degli eserciti». Allora il sacerdozio
spirituale sara compiuto, perché 1’uomo sara
tornato ad essere ci0o che non ha mai cessato di
essere in potenza: il mediatore eterno tra il
Creatore e la sua creazione.

Sovrano ordine

Gnostico Martinista




Ecce Quam Bonum

IL MARTINISTA

NEL MONDO

IL MARTINISTA NEL MONDO

L'insegnamento del martinismo non comprende
solo lo studio dei vari aspetti della tradizione
cristiana occidentale o delle correnti esoteriche.
L'vomo, anche se iniziato e desideroso di
allontanarsi il piu possibile dalle forze del
«flusso», € costretto a vivere nel piano dei
fenomeni e degli effetti e a interagire con esso.
Inoltre, egli si assume 1'impegno di essere utile in
questo mondo: essere d'aiuto, misericordioso,
portatore di luce per le persone intorno, poiché il
martinista desidera non solo la propria
reintegrazione, ma anche quella di tutti gli esseri.
Oggi vorrei riflettere un poco su come possa
essere raggiunta I'armonia tra la vita interiore del
martinista e il mondo che lo circonda. In questo mi
aiuteranno il simbolo della maschera e
l'insegnamento buddista del Sentiero Ottuplice.
II simbolo della maschera per il martinista
significa la creazione della personalita ideale. Essa
serve a preservare — mantenendola incognita - la
qualita iniziatica. La maschera contrasta 1'orgoglio
e la vanita e ricorda che 1'uvomo non é separato dal
mondo, ma ne e parte integrante. Nella vita
quotidiana il martinista dovrebbe ricordare questo
simbolo, concepito per nascondere la sua
personalita al mondo profano. lo interpreto questa
condizione cosi: sotto la maschera nascondiamo
non solo qualcosa di intimo, puro e intrasmissibile
all'esterno; ma anche le nostre, forse non sempre
migliori, motivazioni e sentimenti, che tuttavia
non devono influenzare il nostro comportamento
nello spazio. Indossiamo la maschera affinché,
nonostante tutto, possiamo pensare, parlare e agire
nel miglior modo possibile, come sarebbe degno di
un reale iniziato al martinismo. Anche il mondo ha
la sua maschera: sono le Leggi della Provvidenza.

Dicembre 2025

Raziel S::1::

E il martinista cerca sempre di congiungere la
propria volonta con quella della Provvidenza.
Propongo di esaminare sistematicamente i passi
che un martinista puo intraprendere nel lavoro
quotidiano non solo nel mondo interiore, ma anche
in quello esterno.

LA GIUSTA VISIONE DEL MONDO

La base di una visione corretta per il martinista e
la consapevolezza della sofferenza nel mondo e
della possibilita di liberarsi da questa sofferenza.
La dottrina del martinismo racconta che
inizialmente 1'uomo era nel suo stato perfetto, ma
poi cadde. E il nostro mondo materiale, pieno di
illusioni, € un "flusso" che ostacola sempre, con la
sua corrente, il ritorno alla perfezione o il
raggiungimento della Reintegrazione. Ma questa
condizione non ¢ fatale: con un impegno diligente,
I'vomo puo opporsi alle forze del "flusso" e
elevarsi al di sopra di esse. Nella vita quotidiana ci
confrontiamo ogni secondo con la distorsione e
l'imperfezione delle cose, delle situazioni, delle
idee e delle azioni umane. Il martinista non si
lascia troppo coinvolgere in tutto cio, perché
conosce le vere cause di cio che accade. Indossa
una maschera affinché il suo sguardo rimanga
puro. Il martinista pensa in maniera critica,
cercando di evitare errori e superstizioni. Il
consacrato aspira al bene. Ma non sempre cio che
ci sembra buono e utile lo € realmente.
Possedendo I'abilita del pensiero critico, una
persona puo vedere piu chiaramente cio che
accade e trarre le conclusioni piu corrette. Il
martinista riconosce l'influenza di tre forze: la
propria volonta, la volonta della Provvidenza e la
volonta del fatum. Questo modo di pensare lo
aiuta a comprendere meglio come certe cose

Sovrano ordine

Gnostico Martinista



Ecce Quam Bonum

influenzino altre e quale strada possa essere la
migliore per risolvere un determinato problema. Il
martinista sa che il mondo non e bianco o nero. E
sebbene l'essere umano tenda costantemente agli
estremi, il consacrato comprende che la verita sta
nel mezzo. In altre parole, il suo pensiero e
sufficientemente  flessibile ~da  riconoscere
I'ambiguita di qualsiasi situazione. Tuttavia,
nonostante questa flessibilita, il martinista resta
fermo nella sua visione del mondo e nelle sue
convinzioni, che per lui sono un punto di
riferimento. Cosi, per il martinista, le convinzioni
corrette sono rappresentate dalla sua comprensione
dello stato delle cose nel mondo e dal
mantenimento dell'equilibrio e della coerenza nelle
opinioni e nei ragionamenti.

LA GIUSTA ASPIRAZIONE O INTENZIONE

Le corrette visioni si incarnano complessivamente
in un unico intento. Questo significa che 1'uvomo
acquisisce in sé qualcosa che puo diventare la
direzione e il motore della sua volonta. Il corretto
intento per un martinista diventa il desiderio di
perfezione, di creare il bene e di comprendere la
Verita Divina. Il desiderio di perfezione si
manifesta innanzitutto nella conoscenza di sé, nel
lavoro su se stessi e nella scelta del cammino della
Reintegrazione. Successivamente desidera la
perfezione e la Reintegrazione per il mondo che lo
circonda. Il martinista ricorda le regole della
Legge Quaternaria di Saint-Martin. Una delle
quali afferma che tutto esiste per I'evoluzione

spirituale, e desidera contribuire a questa
evoluzione.
IL GIUSTO DISCORSO

«I pensieri e le parole dell'uomo sono spade
affilate e acidi distruttivi, donati a lui affinché
possano tagliare e dissolvere la materia malata che
lo circonda ovunque. Se non riuscira a usarli
correttamente, cominceranno a tagliare e
dissolvere lui stesso» - Louis Claude de Saint-
Martin.

Grazie a questa frase del nostro maestro,
comprendiamo che per il martinista le parole sono
uno strumento importante, da saper usare,
altrimenti si puo causare danno. Non si puo

Dicembre 2025

sottovalutare la forza della parola: ciascuno di noi
sa per esperienza quanto le parole possano ferire o
guarire, demotivare o ispirare, ingannare o
trasmettere conoscenza, essere vuote o piene di
profondita e saggezza. E se le nostre idee sono
importanti ma hanno poca forza in sé, grazie alle
parole ricevono la loro prima realizzazione. La
parola e capace di creare, ed e questa la sua
principale proprieta. Con la parola Dio ha creato il
mondo, e il martinista crea con la parola il mondo
intorno a sé. Quindi, ricordando il grande potere
della parola, il consacrato ne fa un uso saggio.
Questo non significa solo astenersi dalla
maldicenza e dal chiacchiericcio inutile, ma anche
utilizzare le parole per trasmettere luce e verita,
dove necessario, o mantenere il silenzio dove le
parole non hanno senso. Perché allora Saint-
Martin afferma che pensieri e parole possono
iniziare ad agire contro la stessa persona? Questo e
legato alle illusioni a cui l'essere umano e
costantemente soggetto. Con 1’aiuto del linguaggio
il martinista combatte le false credenze intorno a
sé, ma, innanzitutto, le false credenze dentro di sé.
Una corretta espressione per il martinista € un
linguaggio puro e ponderato, che abbia un risultato
definito, il cui scopo dipende dalle circostanze
specifiche. Cio si applica sia alle pratiche spirituali
sia alla vita quotidiana del consacrato.

LE GIUSTE AZIONI

«L'individuo puo migliorare la propria vita solo
perfezionando se stesso. Nessuna affermazione,
nessuna formula magica, nessun artificio — nulla,
se non il comportamento, puo rendere migliore un
essere umano.» — Manly Palmer Hall

Spesso possiamo sentire dire che il martinismo e
un cammino monastico nel mondo. Penso che
questo significhi non solo la capacita dei suoi
sinceri seguaci di mantenere la propria vita
spirituale nel vortice delle preoccupazioni
quotidiane o una certa forma di ascetismo. Il
martinista cerca, con parole e azioni, di affermare
lo spirituale nel materiale. Accettando voti e
obblighi, 1'iniziato adotta per sé alcuni principi di
comportamento. In generale la visione del mondo
martinista, specialmente alcuni aspetti che
abbiamo esaminato in precedenza, implica

Sovrano ordine

Gnostico Martinista



Ecce Quam Bonum

naturalmente una certa cultura di interazione con il
mondo circostante, che vorrei analizzare in modo
particolarmente dettagliato in questo lavoro. Ogni
nostra azione influenza concretamente la realta e le
persone. Ci sono molte cose che sfuggono al
nostro controllo e ci sono cose che possiamo
controllare. Possiamo agire in modo che le nostre
azioni servano al bene (o scegliere di non agire), e
possiamo scegliere questo piu e piu volte (o non
scegliere). Possiamo conoscere noi stessi e
governarci, essere padroni di noi stessi. I concetti
di misericordia e sacrificio sono anche inseparabili
dal martinismo, come dall'insegnamento cristiano,
il che significa, in definitiva, una prova molto
difficile per ogni iniziato — rinunciare all'egoismo
a favore dei propri ideali. Non sono
semplicemente idee astratte, ma un modo speciale
di agire. L'arte di mantenere 1'equilibrio tra la vita
quotidiana e quella spirituale, tra la natura umana
imperfetta e l'ideale, ecc., puo dare risultati
sorprendenti. Senza cadere in nessuno degli
estremi, utilizzando abilmente il meglio di cio che
questi aspetti della nostra vita puo offrire, il
consacrato potra portare nella sua breve vita
terrena incredibili e copiosi benefici. Dopotutto,
non ha nemmeno un secondo da perdere: ogni
momento, ogni incontro, ogni situazione, anche
talvolta insignificante, € un'opportunita per
migliorare la realta o almeno diventare un conforto
e un aiuto dove il miglioramento non € piu
possibile.  Certo, penseremo anche alla
moderazione e alla prudenza: I’uomo tende a
sbagliarsi, e cio che puo sembrare buono in un
caso, in un altro potrebbe non esserlo, e non
sempre e facile rendersene conto. Ma il martinista,
ogni volta, si pone comunque la domanda: «come
agire al meglio in questo momento?». E agisce,
per quanto possibile, nel miglior modo, in accordo
con la propria visione del mondo. Il simbolo della
maschera aiuta molto in questo. Perché noi, esseri
umani imperfetti, che viviamo in un mondo
imperfetto, anche senza cattive intenzioni, spesso
agiamo in modo sconsiderato, impulsivo.
Dopotutto, non siamo freddi o insensibili,
possiamo avere forti emozioni che ci accecano,
situazioni ambigue, riflessioni mal indirizzate e
con esse conclusioni errate, insomma, puo

Dicembre 2025

succedere di tutto. Questa e la sofferenza della
nostra natura caduta. Colui che possiede la
maschera, invece, dispone di uno strumento, di
un'abilita nel separare 1'ego tormentato dall'ideale,
dall'Uomo del Desiderio, che si eleva sopra queste
passioni. Ed e proprio questuomo che e in grado
di agire correttamente. Il martinista segue la regola
evangelica «Fate agli altri cido che vorreste fosse
fatto a voi» (Luca 6:31). Nel mondo, il consacrato
segue gli ideali cavallereschi: aiuta, difende,
consola, comprende, sostiene e  mostra
compassione, sacrifica forza, denaro, tempo, se
necessario, illumina e diventa una luce nel bosco,
per coloro che sono capaci di percepire questa
luce.

I GIUSTI MEZZI DI SUSSISTENZA

«Sforzati di elevarsi al di sopra dello stile di vita
comune e non diventare mai schiavo delle
abitudini e delle convenzioni. Tratta le abitudini
della vita quotidiana come gli altri trattano le
debolezze tipiche di un bambino.» - Eliphas Lévi

I mezzi corretti di sussistenza o, detto in altre
parole, lo stile di vita, sono il risultato del percorso
attraverso i gradini sopra descritti. E difficile

Sovrano ordine

Gnostico Martinista



Ecce Quam Bonum

immaginare una persona che, abbracciando Ia
visione del mondo martinista, conduca uno stile di
vita disonesto o sfrenato. E evidente che per tale
persona sono escluse le occupazioni legate al
crimine o semplicemente all'ottenimento di denaro
illecito e altre attivita che vanno di pari passo con
l'inganno. Tuttavia, queste sono cose del tutto
comprensibili per la maggior parte delle persone.
Ciononostante, nello stile di vita di un martinista
sono presenti anche altri aspetti. Si tratta di
disciplina moderata e equilibrio. Da un lato, ogni
Iniziato si prende cura di sé, dell'igiene,
dell'aspetto ordinato e della salute. Questo e
importante, poiché dovra uscire nel mondo,
comunicare con le persone, e esse percepiranno la
sua immagine, associando ad essa, forse, certe
idee. Un buon sonno e un'alimentazione adeguata
aiutano solo al lavoro spirituale, ¢ un fatto
comprovato. Nella sua casa regna l'ordine, dal
quale deriva l'ordine nella sua mente. E,
naturalmente, il giusto riposo € sempre necessario.
Dall'altro lato, nella vita del martinista occupano
un ruolo enorme varie pratiche spirituali e
l'acquisizione di nuove conoscenze. Il suo
obiettivo e il raggiungimento della Reintegrazione,
e quindi tutta la sua vita € un percorso verso
questo scopo. E positivo se anche il lavoro profano
e utile agli altri, ma qui ci sono troppi dettagli,
quindi non ritengo che sia l'aspetto principale. La
Tradizione non limita 1'uomo né nelle occupazioni,
né nei rapporti, né negli interessi. Il criterio
principale e la conformita ai concetti fondamentali
di moralita e il non arrecare danno ad altri.

I GIUSTI SFORZI

Lo sforzo giusto (o la giusta diligenza) é quella
buona volonta del martinista che egli indirizza
quotidianamente verso il proprio perfezionamento.
E una volontd manifestata a tutti i livelli della sua
vita: dove dirigere le riflessioni, come dominare le
emozioni caotiche, come gestire correttamente il
tempo, le risorse e come agire, come raggiungere
la Reintegrazione. E un lavoro serio, ma per il
consacrato diventa naturale e gioioso. Perché lo
sforzo giusto da risultati giusti.

LA GIUSTA CONSAPEVOLEZZA
La giusta consapevolezza, che puo anche essere

Dicembre 2025

chiamata giusta memoria o attenzione, e quello
stato di coscienza che il martinista raggiunge
grazie ai suoi sforzi e alle sue pratiche. E la sua
autocoscienza, come martinista, quando la
maschera non viene piu indossata di tanto in tanto,
ma e sempre presente. Questo stato include un alto
livello di concentrazione, la capacita di una
profonda meditazione, la purezza e la calma della
mente.

LA GIUSTA CONCENTRAZIONE

E, infine, tutti i passaggi descritti sopra
dovrebbero condurre 1’'uomo alla  giusta
concentrazione, che nella tradizione martinista e
associata alla Reintegrazione. Cio significa che,
grazie al lavoro incessante a cui il martinista
dedica la propria vita, educando la volonta e
rafforzandosi nello Spirito, egli ritorna allo stato
Divino originale. O, almeno, puo sperarci.

Cosl, in questo lavoro ho cercato di approfondire il
simbolo della maschera e I’insegnamento sul
cammino ottuplice dal punto di vista del
martinismo. Ciascuno dei passaggi completa gli
altri, quindi sarebbe opportuno considerarli non
solo come una sequenza, ma come un insieme
organico. Forse molto altro si potrebbe
aggiungere, ma spero di essere riuscita a toccare i
punti di riferimento fondamentali della tradizione.
Il cammino del consacrato sembra difficile e
impervio, ma in realta e I’incarnazione della nostra
speranza e fede.

«Tutto € vanita», proclamo Salomone. Ma non
imputare al coraggio, alla misericordia e alla virtu
questo insegnamento. Eleviamoci dunque alle cose
supreme finché potremo dire che tutto € wverita,
tutto e amore e tutto e beatitudine.» - Louis Claude
de Saint-Martin.

Raziel S:::I::: Ancient Martinist-Martinezist Order
Aurora Lodge (Moscow) https://am-mo.ru/

Maptunuct B Mupy

YueHne MapTUHHM3Ma BKJItOYaeT B cebsi He TOJIBKO
H3yueHre pa3HbIX acreKkToB 3arnaZjHou
XPUCTUAHCKOW TpaJULIMA WU 330TepuuecKux
Hanpab/IeHUMU. YesoBex, Jlaxe SIBJISISICh
TMOCBSIIEHHbIM, KearLyM MaKCHMMasbHO

Sovrano ordine

Gnostico Martinista



Ecce Quam Bonum

OTHANIUTLCS  OT CHUJ  «IIOTOKa», BBbIHYXK/EH
HAXOZIUTCSI B MHMPEe W B3aWMO/I€HICTBOBATh C HUM.
Bosnee Toro, oH MpuHUMaeT Ha cebst 00s13aTe/TbCTBO
ObITb B 3TOM MHUpe  TIOJIe3HBIM:  OBIThH
TIOMOTaIOIIM, MWU/IOCEPJHBIM, OBITb HOCHUTE/IEM
CBeTa /ISl JIFO[iel BOKPYT, MOCKO/JbKY MapTHHHMCT
)KeJlaeT He TOJbKO CBOeH peWHTerpaiu, HO U
peHTerpauuu Bcex cyiiectB. CerofHs st ObI XoTenia
HEMHOTO TIOPa3MbIIISATE O TOM, KaK MOXXeT ObITh
JOCTUIHyTa TapMOHHUSI ~ MEXJy  BHYTpeHHeil
)KU3HBIO MapTMHHUCTAa WU MHPOM BOKpPYr Hero. B
3TOM MHE TIOMOTYT CHUMBOJI MAacKd W yueHHe
Oynausma o Bocemeprunow [lyTu.

CuMBOT MacKd /Il MapTUHUCTAa O3HadyaeT
COTBOpeHHe ufieanbHOM TUYHOCTU. OHa Npr3BaHa
COXPaHATb TIOCBSILLEHHOTO B HEW3BECTHOCTH.
Macka npoTHUBO/|eICTBYeT rop/iblHe U TIeC/1aBUI0
Y HarloOMUHaeT O TOM, YTO Ye/iOBeK He OT/e/ieH OT
MHUpa, a SB/SIeTCSd YacTblO OJHOro Iesoro. B
00bIZIEeHHOU KU3HU MapTUHHUCTY C/ieJyeT MOMHHUTb
00 3TOM CHMBO/e, TPHU3BaHHOM COKPBITH €ro0
JIMYHOCTB OT rpodaHHOro Mupa. S MoHWMAaro 3TO
Tak: MO0J, MacKOW Mbl MpsiyeM He TOJIBKO YTO-TO
COKDOBEHHOE, UMCTOe U HerepeiaBaeMoe BO BHE;
HO W CBOHW, OBITb MOXET, He Ccamble JIydllne
noOy>KJieHHsi ¥ UyBCTBa, KOTOpbIe, OJHAKO, He
JIOJDKHBl TIOB/IMSATH Ha Hallle [IpOsiBIeHHe B
npocTpaHcTBe. Mbl 00/ieKaeMcsi B MacKy, UTOObI
HECMOTPST HM Ha 4YTO MBICJIUTb, TOBOPUTH U
MOCTYTaTh HawlyuliMM o0pa3oMm, Kak 3To Obilo
ObI /IOCTOWHO TIOCBAIIIIEHHOTO MapTHHHUCTA. Y
MHpa TOXe eCTb CBOsSi Macka — 3TO 3aKOHbI
ITIpoBugenusa. VI MapTUHUCT BCerja CTPeMUTCS
cormpsrath CBOIO BOJItO C Bosieli [TpoBujeHMs.

Sl mnpepnarar0 CHUCTEMHO pacCMOTpeTh Ilar,
KOTOpble MOXXeT TIpeANpUHATL MAapTUHUCT B
Ka)X/JOJJHEBHOM Tpy/ie He TO/NbKO BO BHYTPeHHEM
MUpe, HO U B MUpe BHELIHEM.

[IpaBubHBIE BO33peHus

OcHoBol NIPaBUIBHOTO BO33peHust AJist
MapTHMHUCTa CTAHOBUTCSI OCO3HaHWE CTpajaHus B
MHpe ¥ BO3MOXHOCTb U30aBleHHs OT 3TOrO
cTpaganus. [loKTpMHa MapTHHK3Ma pacCKa3blBaeT

Dicembre 2025

0 TOM, UTO W3HauajbHO 4Ye/iOBeK TipeObIBal B
CBOEM COBepILIeHHOM COCTOSIHMH, HO 3areM man. U
Halll MaTepuajbHbIM MWpP, TIOJHBIM WITHO3UM,
SIBJISIETCST  «TIOTOKOM», BCETZAa TIPersTCTBYHOIINA
CBOUM TeueHHeM BO3BpallleHHI0 K COBEpILEHCTRY,
WM ke JocTwkeHuto Peunterpaiuu. Ho 3T0
To/iokeHWe Bellleld He (arajsbHO:  yCepAHBIM
TPYJIOM Ye/IOBeK MOXeT TPOTUBOCTOSATh CHJIaM
«TI0TOKa» W  BO3BBICUTbCS HaJ HuUMU. B
00BIIeHHOM JKU3HU MBI eXXeCeKyHIHO
CTa/JIKMBaeMcsl C UCKa)KeHUeM U HeCOBEepLLeHCTBOM
Bellleld, CUTyalui, uJel W  ueJoBeuecKux
MOCTYNKOB. MapTUHUCT He BOBJEKaeTCsi B 3TO
C/IUIIIKOM CW/IbHO, TOTOMY UTO 3HaeT WCTHUHHbIE
NpuuMHbl  nipoucxopsinero. OH  obsekaeTcs B
MacKy, UTOObI €ro B3I7IsiJ| 0CTaBaJICsl YACTHIM.

MapTUHUCT MBICJIUT ~ KPUTUUECKU, CTapasiCh
n3beratb 3a0/Ty>KIeHU I u CyeBepUH.
[MocesimieHHsbIN cTpeMuTcs K Oary. Ho fmaneko He
BCerZa TO, YTO KaKeTCS HaM XOpOIIUM U
T0/1e3HBIM, SIB/ISIETCS] TakoBbIM. O0/1a/jasi HaBBIKOM
KPDUTUUYECKOTO  MBIIUIEHUs], UeJIOBEK  MOXKeT
Haurbosiee TIOJTHO BU/IETh TPOMCXOASIIee U /le/laTh
Haubosiee BepHbIe BbIBO/IbI. MapTHHUCT TIPU3HAET
B/IMSIHME TpeX CWI: COOCTBEHHOW BO/M, BO/IU
[TpoBujeHusi ¥ BoAM Ppoka. Takoi criocob
MBILLIJIEHUs], TIOMOTaeT eMy Jiydille BHU/eTh, Kak
O/IHU Bell[ BAMSIIOT Ha pyTrye, U Kakou U3 MyTeu
MOXXeT OBITh HAWIyUIIMM B pelIeHWd TOW WU
vHOW TipobieMbl. MapTUHUCT 3HaeT, YTO MUD He
yepHO-Oenbiii. M XOTA  ue/ioBeK  TIOCTOSIHHO
CTPEMHUTCSI K  KpalHOCTSIM,  TIOCBSIIIEHHBIN
TOHUMaeT, YTO UCTUHA HaXOAUTCsA rnocepeuHe. To
€CTh, €r0 MbIIIJIEHHEe A0CTAaTOYHO TUOKO, UTOOBI
0CO3HaBaThb HEO/HO3HAUHOCTh JIFOOOW CUTYyalUH.
Ho, HecmoTpsi Ha TMOKOCTh, MapTUHUCT TBepJ, B
CBOEM MHPOBO33DEHUM U YOEXIEHUSX, KOTOPbIe
SIBJISIFOTCSL ZI/I1 Hero oropoi. M Tak, mpaBU/IbHBIMU
BO33pEHUSIMU [I/Ii MapTUHUCTA CTAHOBSITCSI €ro
MOHMMaHWe TIOJIOKEHUs] Bellled B Mupe, U
coxpaHeHue OajlaHCa M a/|eKBaTHOCTH BO B3IVIsIjaX
Y PacCy>KJeHUsIX.

[TpaBuibHOE yCTpemsieHHe UK HaMepeHue

Sovrano ordine

Gnostico Martinista



Ecce Quam Bonum

BepHble  B3MIgbI  CBOEM  COBOKYITHOCTBIO
BOIUIOIIAIOTCA B eAWHOE yCTpeMjeHwe. OTO
O3HauaeT, uTo uesjloBeK obpeTaeT B cebe HEUTO, UTO
CIIOCOOHO CTaTh HampaB/eHWeM U JBUTATeIeM ero
BOJIH.

[TpaBW/IbHBIM yCTpPeMJIEHHEM [I/I1 MapTHHUCTA
CTAaHOBWTCSI >KeJlaHWMe COBEpIIIeHCTBA, TBOPEHUS
Ormara W mMoCTKeHHe Bo)keCTBeHHOW WCTHHBI.
JKenaHue coBepIlleHCTBa BOILIOIAETCSl CHauana B
ero camMoIT03HaHWH, paboTre Haj, cob0M U B BeIOOpE
nyty  PeunHterpauyuu. 3areM  OH  JKejlaeT
COBepIIleHCTBa U PewHTerpamuu [ijisi MUpa BOKPYT
Hero.  MapTUHUCT TIOMHMT O  TIpaBW/Iax
UetBepruHoro 3akoHa CeH-MapTeHa, OfHO U3
KOTOPBIX IJIACUT, UTO BCE CYIeCTBYeT BO HUMS
JlyXOBHOM DBOJIIOLIUU, U OH XOUeT 3TOU IBOJIIOLIUMU
CrocoOCTBOBATb.

IIpaBubHas peub

«MBbIC/M U C/IOBa YejioBeKa CyTb OCTpble Meud U
pa3pylIrTe/bHbIe KUCIOThI, JADOBAaHHbIE eMY ISt
TOro, uToObI OH paspybanm ©  pacTBOpPSI
OKDY’)Kalolllie  €ro  TMOBCIOLYy  TOPaKeHHbIe
Oone3npt0 Martepuu. Eciu eMmy He yaactcs
TI0/Tb30BaThCsl UMM TaK, OHU HAUMHAIOT pa3pybarhb
Y pacTBopATb ero camoro» - Jlym Kinog ge Cen-
MapreH.

bnaromapss 3Toil (hpa3e Hallero yuuTess, Mbl
MOHMMaeM, YTO [Jid MapTHHHUCTa CJoBa — 3TO
B&)XHBIM HHCTPYMEHT, KOTOPBIM HY)XHO YyMeTb
TI0/1b30BaThCsl, MHaYe OH MOXKeT HaBpeAuThb. Cumy
C/IOBa HeJsb3sl HeJ0OLIeHUTh: KaKZOMY U3 Hac U3
COOCTBEHHOTO KM3HEHHOTO OTbITa M3BECTHO, KaK
CJIOBa MOTYT PaHWUTh Y UCLIeJISATh, eMOTUBUPOBAaTh
Y BJOXHOBJSTb, BBOAWUTH B 3abmyxaeHWe U
nepefjaBaTb  3HaHUS, OBbITb  MyCTBIMH WU
HAaro/THeHHbIMU TIyOWHOW W MyzApocThio. U ecsn
HalllM UJied BaXKHbI, HO UMEIOT caMU 1o cebe mMaso
cunbl, Omarofapsi €jioBaM OHH TIOJyYarOT CBOE
niepBoe BorionieHre. Cl10BO CIOCOGHO TBOPUTD, U
3TO 1aBHOe ero cBolcTBo. CnoBoM bor cotBopun
MHUP, U MapTUHUCT CJIOBOM TBOPUT MWD BOKpYT
cebs.

IIOMHA O BEeJUKOM  cuje

Urak, CJIOBa,

Dicembre 2025

TOCBSALIEHHBINM pa3yMHO €0 pacropspkaeTcsl. JTO
O3HayaeT He TOJIKO €ro OTpeueHHe OT 3/10513bIUus
Y IYCTOCJIOBUSl, HO W MCIIO/Ib30BaHHE CJIOB IS
repefiaud CBeTa W MCTHUHBL, TaM, T[I[e 3TO
HeoOX0AMMO, WU >Ke MOJTYaHue TaMm, Ijie CJIoBa He
UMeroT cMmbiciia. [Touemy ke CeH-MapTeH roBOpUT
O TOM, 4YTO MBICJIM W CJI0OBa MOTYT Hayarb
JleliCTBOBaTh TMPOTMB CAaMOro 4ejioBeKa? OTO
CBfI3aHO C TeMU WUITIO3USIMH, KOTOPBIM ITOCTOSTHHO
nojsepkeH  yeqoBek. C  MOMOLIbIO  peud
MapTUHUCT OopeTcsi ¢ 3a0/TyK/[eHUSIMHU BOKDYT, HO,
B TIepBYI0 OYepe/lb, C 3abmyKAeHUsSMH B CaMOM
cebe.

ITpaBUIBHOM peublO /11 MapTUHUCTA CTAHOBUTCS
ynuCTas, B3BelleHHas peuyb, Yy KOTOpPOM ecCThb
orpe/ie/IEHHbIN pe3yJibTaT, 1je/lb KOTOPOro 3aBUCUT
oT KOHKDEeTHBIX 00CTOSATENTBCTB. 910
pacIipoCTpaHseTcs U Ha IyXOBHBbIe NPAKTHUKH, U Ha
MOBCEJHEeBHYO )KU3Hb IOCBALLEHHOTO.

HpaBI/IJ'IbHLIe MOCTYIIKH

«VIHAUBUAYYM MOXKET W3MEHWUTh CBOKO JKH3Hb B
JIUIIly}0 CTOPOHY, TOJIbKO COBEpPILIEHCTBYs CaMOro
ce0s1. Hukakue YTBEP>K/eHUs], HUKaKue
Maruueckde (opMmysnbl, HUKaKue TIpUeMbl —
HUUYTO, KpOMe TIOBe[leHHs], He MOXKeT CJienaThb
Jydllle HU OJHO YeJ0BeYeCKoe CyIecTBO.» —
Mennu [Tanmep Xosn

MBI 4acTO MOKEM YC/IbIIIAaTh, UYTO MAapTUHU3M —
3T0 MOHAIIeCKUH MyTb B Mupy. Jlymaro, 3TO
Mofipa3yMeBaeT He TONBKO CIOCOOHOCTH —€ro
WCKPEHHUX TOC/e/joBaTe/iell  COXPaHATh  CBOIO
JIYXOBHYO >KU3Hb B ITyUHHE )KUTEUCKUX 3a00T UK
HEKOTOPYIO acke3y. MapTUHUCT CBOMMH CJIOBaMU
Y IeHCTBUSIMUA CTPEMUTCS YTBEPXK/IATh JYXOBHOE B
MarepuasbHOM. I[IpuHUMasi Ha cebsi KISTBBI U
00si3aTeNIbCTBa, TOCBSAIEHHBINA TPUHUMAET ISt
cebsT HEKOTOpble TIPUHLIUMBI ToBeieHUs. U B
1[eJI0M, MapTHUHHUCTCKOE MHPOBO33pEHHE,
HEKOTOpble CTOPOHBI KOTOPOTO MbI pa3zobpanu
BbIllIe, €CTeCTBEHHbIM 00pa3oM TMofjpa3ymMeBaeT
3 (o) coboi OTpe/ie/IEHHYI0 KY/IBTYPY
B3aUMO/IEMCTBUSI C MHUPOM BOKDYT, KOTOPYIO s
xoTesia 661 0c0BeHHO TI0APOOHO pa3obpaTh B 3TOMU
pabore.

Sovrano ordine

Gnostico Martinista



Ecce Quam Bonum

Kaxxmoe Haie gelcTBHe [eWMCTBUTENBHO BJIHSIET
Ha peasbHOCTh U Jitofiell. EcTh MHOXKeCTBO Belllei,
KOTOpble HeTO/B/IAaCTHbI HallleMy KOHTPOJII0 U
eCTb Bellld, KOTOpble KOHTPOJUPOBATh BO3MOJKHO.
MBI MOXKEM TMOCTyHaTh TakK, 4YTOOBI HAIlK
JIeNCTBUSL CY>KUIM O1ary (UM He TIOCTYTIaTh), U
MbI MOKEM pa3 3a pa3oM BBIOMpaTh 3TO (UM He
BbIOMpaTh). Mbl MO)KeM 3HaTh cebsi U yrpaB/sTh
coboli, ObITh rocrogamu camuMm cebe. [ToHsATHsS
MUWJIOCepAUsi W >KePTBEHHOCTH TaKKe SIBJISIOTCS
HEOTheMJIEMbIMU  [IJI1  MapTUHU3MA, Kak
XPUCTUAHCKOTO YYeHHWsl, YTO B HWTOre O3HayaeT
OueHb TpPYJHOe UCHbITaHWEe [l  KaXZ0ro
TIOCBSLL[EHHOTO — OTKa3 OT 3rOM3Ma, B I0JIb3y ero
W/ieasoB. OHu  sBASIOTCST  He  TIPOCTO
abCTpakTHBIMU HZIeIMU, HO OCOOBIM CTIOCOOOM
[leliCTBOBATb.

UckycctBo ~ coxpaHeHusi  OanmaHca — MeXay
OOBIIEHHOM JKW3HBIO M  JIYXOBHOW, MeXAy
HECOBEPIIEHHOW 4Ye/IOBeYeCKOW MPUPOJOM U

uZleaJioM 4 T.J., MOXeT J[aTb YJAWBUTEIbHbIE
pesynbrarhbl. He Briazias HU B OZHY M3 KpallHOCTeH,
yMeJio TO/Ib3ysICh JIYYLIMM W3 TOrO, YTO MOLYT
JlaTb 9TW aCIeKThl Hallled >XW3HM, TIOCBSIIeHHbIN
MOKET TPUHECTH 3a CBOKO KODOTKYH) 3eMHYHO
)KU3Hb HEBEepOsITHO MHOTO M0Jib3bl. Beap y Hero
HET HU CeKyH/bl — Ka)K[0e MIHOBEHHe, Kakzasi
BCTpeua, Kak/as, Aake TOpOM He3HauuTe/bHasi
CUTyallUss — 3TO BO3MOXXHOCTb  Y/IYYLIWThb
peasbHOCTh WM XOTSl OBl CTaTh YTEIIWUTEeeM U
MOMOIIIHUKOM ~ TaM, [[le  Y/Iy4YlleHHe  yXKe
HEeBO3MOKHO. KoHneuHo, BCITOMHIO 00
YMepeHHOCTH U b/1aropasymMun — 4esioBeK CKJIOHEeH
3a0MyKIaTbCl W TO, UTO MOXKET T10Ka3aThCs
GraruM B OJHOM C/y4ae, B JIDyTOM UM He
SIBJISIETCS,, M YBUJETb 3TO He Bcerja MoyydaeTcs.
Ho mapTuHHCT Bce-Taku KaKIbld pa3 3a/aeTcs
BOMPOCOM: «KaK IOCTYIUTh Celdac HaulyylliuM
obpazom?». W mocTymnaet, HACKOJIBKO BO3MOJKHO,
HaWwIyumyaM  obpa3oM, coobpa3HO  CBOeMy
MUpOBO33peHut0. CHMBOI ~ MacKM  OTJIMYHO
nomoraeT B 3ToM. [loToMy uTO MBI,
HeCcoBepLIeHHbIe JIFOZIY, JKUBYIIIIE B
HECOBepIIeHHOM Mupe, Jake He uMesl 3/bIX
HaMepeHW, UacTo T1ocCTyraeM 0Oe3paccygHo,

Dicembre 2025

UMMY/IbCUBHO. Beab MbI He XO/MIOJHBI U He
OecuyBCTBEHHbI, y HAC MOTYT ObITb CHU/IbHBIE
riepeX1BaHus, KOTODbIe 3aCTAT r71a3a,
HeOJJHO3HauHble CUTyallud, YIIeJiiie He Tyaa
pa3MbIIIJIeHHsI U C HUMH BBIBOZIBI, /la B 001eMm,
MOXeT ObITh BCe, UTO YroAHO. IJTO MYyYeHue
Hamel maAmed mipupoapl. OO6majarommii ke
MackoM, 00siaflaéT MHCTPYMEHTOM, HAaBBIKOM
OT/le/IeHrs1 U3MYUeHHOTO 3T0 OT uzeasna, YenoBeka
JKenaHusi, KOTOpBLIM BO3HOCUTCS HaZ, JSTUMHU
cTpactsamMu. M yke I3TOT 4YesoBeK CriocobeH
MOCTYTIaTh BEPHO.

MapTUHUCT celyeT eBaHre/lbCKOMY npasuiny «U
KaK XOTUTe, YTOObI C BaMH MOCTYTIa/IH JIFOJH, TaK U
Bbl TocTymnaiTe ¢ Humu» (JIyk. 6:31). B mupe
MOCBSILLEHHbIM  C/leflyeT DBILAPCKUM  H7eanaM:
roMoraeT,  3allldIlj@eT,  yTellaeT, IIOHUMAeT,
MO /Jlep)KUBaeT U COUYYBCTBYeT, >KepTBYeT CUJIbI,
JeHbr'W, BpeMs, ecad 3T0  HeoOXoauMmo,
NIpOCBelllaeT U CTAHOBUTCSI CBeTOM (hOHaps B J1ecy,
[UIs1 TeX, KTO CTIOCOOeH BOCIIPUHSTE 3TOT CBET.

[TpaBubHBIE Cpe/ICTBA K XKU3HU

«CTpemMHCh TIOMHATBCS HaJ, BCeoOIUM o0pa3om
JKU3HU ¥ HUKOT/Ia HE CTAHOBUCH paboM 00ObIUaeB U
YCJIOBHOCTEH. OTHOCHCH K  TpUBBIYKAM
OOBIJIEHHOM XM3HU TaK, KakK Jpyrve OTHOCATCS K
cnabocTsaM, CBOWCTBeHHBIM pebeHKY.» - Ommdac
JleBn

[TpaBunbHBIE CpENCTBA K >KU3HU WM, WHaue
roBops, 00pa3 JKU3HU — 3TO C/I/ICTBHE
MIPOXOXK/IEHWsSI ~ OMHCAHHBIX  BBIIIE  CTYTEHEH.
CNoXXHO TIpeACcTaBuTh cebe ueoBeKa, KOTOPhIH
MpUHUMasl MapTUHUCTCKOE MHPOBO33peHHe, BeJl
Obl KakOW-HUOyAb HEUeCTHbIM W pa3Hy3/aHHbIN
obpa3 >ku3Hu. OUeBHWAHO, UTO [Jii TaKOTO
ye/loBeKa MCK/IIOUEHbl pPabOThI, CBf3aHHbIE C
KPUMMHAJIOM WU TIPOCTO MOJTyUeHHUEeM HeueCTHBIX
JeHer W Tpoude 3aHATHsA, HUAyIye 00 pyKy C
obmaHoMm. Ho 3TO Bell[d BMOJIHE TIOHSITHBIE IS
OonbiIMHCTBA JroZie. Tem He MeHee, B obpase
JKU3HU MapTHUHHMCTA TPUCYTCTBYIOT W JpyrHe
aCIIeKThI.

Sovrano ordine

Gnostico Martinista



Ecce Quam Bonum

OTO yMepeHHas [UCLMIIMHA U paBHOBecue. C
OJJHOW CTOPOHBI, BCSIKUM [10CBSILLIeHHBIN C/IeIUT 3a
co0oM, 3a TUTHEHOM, OTNPSATHBIM BHEITHUM BH/JIOM,
noJiep>kaHveM 370pOBbSl. JTO Ba)KHO, Bellb €My
TIPe/ICTOUT BBIXOJUTb B MUP, 0OIIATHCS C JIFOJbMY,
M oHM Oyayr BoOCIpUHMMATb ero obpas,
acCOLMMPYs C HUM, BO3MOXKHO, Te WY HHbIe HJIeu.
Xopolmii COH W TUTaHWe [JyXOBHOW pabore
TOMBKO MOMOTaloT, 5TO [JaBHO NPOBEpPeHHbIN (PaKT.
B mpocTpaHcTBe ero foma MopsjoK, 3a KOTOPbIM
creflyeT TIOPSiIOK B ero pasyme. M, KOHeuHo,
XOpOIIMKA OTJBIX Bcerfa Heobxomum. C Apyroit
CTOPOHBI, B >KU3HU MapTHUHHCTa OTPOMHOE MeCTO
3aHMMAalOT pa3/MuHble [yXOBHble TMPAKTUKU U
NoyyeHWe HOBbIX 3HaHuil. Ero nems -
JoCTiwKeHre PeuHTerpanu, a 3HaYUT BCSL €ro
JKU3Hb eCTb MyTh K 3TOM LieJiM. XOpOLlIo, ecid U
npodaHHasi paboTa ero cBsi3aHa TNpPUHECEHHEeM
TM0/b3bl, HO 3[1eCh YK C/IMILIKOM MHOIO HIOAHCOB,
TaK 4TO § He CUMTAl0, UTO 3TO IIaBHOe. TpaauLys
He OrpaHHWYMBaeT yejioBeKa HU B 3aHATHSIX, HU B
OTHOLLIEHUSIX, HM B UHTepecax. [71aBHbIN KpUTepuit
— 9TO COOTBETCTBHME OCHOBHBIM IOHSATHSIM O
HPAaBCTBEHHOCTH U HEHaHeCeHUe BpeJa.

[IpaBubHBIE yCUIUSA

[lpaBunbHBle ycumusi (WA K€  TMPaBUIBHOE
ycepave) ectb Ta Jobpasi BoJsi MapTUHHUCTA,
KOTOPYO OH HarpaBJisieT Ha cBOE
COBEpIIEHCTBOBAHME KaXKAOJHEBHO. JTO BOJIS

TIpOsIB/ICHHAsE HA BCeX YPOBHAX €ro >KU3HU: Kyja
yCTpPeM/IATh ~ pa3sMbIIUIeHUs, KaK OBJ/a/leBaThb
Xa0TUYHBIMU SMOLIUSIMH, Kak BEPHO
pacriopsiiuTbCsl BpemMeHeM, pecypcaMh U Kak
NOCTyIarb, Kak [AocThub PenHrerpanmu. ITO
cepbe3Hbld TpyZA, HO [Jid TOCBSILIEHHOTO OH
CTAHOBUTCS €CTeCTBEHHBIM U pafoCTHbIM. [ToTomy
YTO [IpaBWIbHOE yCW/IMe JlaeT [paBWIbHbIe
pesy/bTarhbl.

HpaBI/IJ'IbHaH OCO3HAHHOCTb

[TpaBu/ibHasE 0CO3HAHHOCTh, KOTOPYIO €Ille MOXKHO

Dicembre 2025

Ha3BaTb  MpaBU/bHBIM  [aMATOBaHWEM WU
BHMMaHHEM, eCTb TO COCTOSIHHMEe CO3HaHMS,
KOTOPOT'O JJOCTUTaeT MapTUHUCT Garoapsi CBOUM
YCUUSM U TIPaKTHKaM. JTO ero caMOOCO3HaHUe,
KaK MapTUHHCTa, KOTZla Macka y)ke He Ha/leBaeTcsl
OT cCayyasg K CJyyalo, a eCcTb Bcerga. ITO
COCTOsIHME BK/IOUaeT B ceOsi BBICOKMI YPOBeHb

KOHI[eHTpaIluy,  CIIOCOOHOCTh K IIyOOKOU
MeJUTal|y, YUCTOTY U TIOKOH yMa.

[TpaBUIbHOE COCPEAOTOUEHNE

W, HakOHel, BCe BBIIIEONKMCAHHbIE CTYIEHU

JIOJDKHBI TIPUBECTH YeJloBeKa K IpaBUIbHOMY
COCpeJOTOUEeHHI0, YTO B TpajuLMd MapTHHU3Ma
accouuupyeTcsi ¢ PewHTerpaijueii. 3HauWT, UTO
Onarozjapst HeTNpeCTaHHOMY TpPYAY, KOTOpOMY
MapTHUHUCT MOCBSLLAaeT CBOIO KM3Hb, BOCIUTHIBAsI
BO/IIO M yKperuisisick B Jlyxe, OH BO3BpalllaeTcsi K
W3HaualbHOMY bBoOXKeCcTBeHHOMY  COCTOSIHUIO...
Wnu, o kpariHeln Mepe, OH MOKeT yIoBaTh Ha 3TO.

Wtak, B 3TOl paboTe s TMoOMbITaaCh HEMHOIO
PACKpBITb ~ CUMBOJI MAacCKM U yYeHHe O
BOCBMEPHUUHOM ITyTH C TOUKH 3PEHUS] MapTUHU3MA.
Kaxxmasi W3 CTyrneHel [IOTIONHSIET OCTaJIbHBIE,
M03TOMY CTOW/IO ObI BOCTIPUHHUMATh UX He TOJBKO
KaK T[0C/e/j0BaTe/lbHOCTb, HO W 1[@JI0CTHOCTb.
Bo3Mo)kHO, ellje MHOroe MOXHO ObIO OBl
nobaBUTh, HO HA/ElOCh, UYTO MHEe YIauoCh
3aTPOHYTh OCHOBHBIE OTOPHBIE TOUKH TPaJULIUM.
[TyTh TOCBAIIEHHOTO KaXeTCs TPYAHbIM U
TEPHUCTBIM, HO Ha CaMOM Jejie, OH ecCThb
BOI/IOIIIeHUe Halllel HaZleXK/bl U Bephl.

««Bce cyera», - wu3pek CosomoH. Ho He
TIPUUUCTISN XpabpocCTs, MUJIOCepre u
nmobpozeTenib K 3TOMy HacTaB/ieHHI0. CTaHeM ke
BOCXOJJUTh K BO3BBIILIEHHBIM BelllaM 3TUM, MOKy/a
He CMOJKEM CKa3aTb, UTO BCE — MCTHUHA, BCE eCThb
nmob0Bb U BCE ecTh OsaxkeHCTBO.» - JIyu Kiog me
Cen-MapreH.

Raziel S:::I:::

Sovrano ordine

Gnostico Martinista



Ecce Quam Bonum

- g—

¥ | P e SRR

e

DEL PENSIERO MARTINISTA.

Papus scriveva: “Martinez accoglieva tutti gli
uomini di buona volonta che gli chiedevano la
luce, nel tentativo di acquisire, con la purezza
corporale, animica, spirituale dei poteri che
permettessero il contatto con ipostasi divine (che
chiamiamo Angeli) per arrivare a una
reintegrazione personale dell’operatore. Martinez
tracciava i cerchi rituali, scriveva le parole sacre,
pregava con umilta e fervore e sempre in nome del
Cristo come ci raccontano tutte le fonti e come ci
testimonia chi c’era”.

E, continua, in un altro punto con “[...] la
spiritualita piu grande, la sottomissione piu
completa alla volonta del Cristo e le preghiere piu
ardenti non hanno mai cessato di procedere,
accompagnare e terminare le sedute presiedute da
Willermoz”.

Ora, alla luce di quanto appena riportato, se
consideriamo che Willermoz e stato allievo di
Martinez, insieme a Louis Claude De Saint Martin
che, a sua volta, arriva ininterrottamente fino a noi
grazie ad un deposito iniziatico trasmesso da
Henry Delaage a Gerard Encausse (Papus) e che lo
stesso Delaage aveva ricevuto da suo nonno
Chaptal, iniziato da Saint Martin stesso, oserei
affermare che il martinismo inizia ad assumere un
perimetro piuttosto chiaro e scevro di possibili
dubbi o incomprensioni.

La reintegrazione diviene 1’unica vera luce cui
tendere attraverso il nostro continuo e costante
lavoro e che guai a condurlo alla cieca, come
faceva notare Chevillon, piuttosto si segua un
percorso preciso sostanziato nell’esecuzione di un
“Culto Divino”.

REINTEGRAZIONE COME ASSE CENTRALE

Dicembre 2025

O

Io credo che quando ci si avvicini al martinismo,
in un certo senso anche quando ci si e dentro, sia
inevitabile lo scontrarsi con tutta una serie di
eventi storici e personaggi di non chiara e
semplice comprensione. Nel mio caso e
certamente un’aggravante la non predisposizione a
ricordare date e nomi ma, ad ogni modo, dopo
aver cercato varie fonti e letto alcuni libri, come
“Tutti gli uomini del martinismo” di Gastone
Ventura, ci si rende conto, fuor di dubbio, di essere
di fronte ad un percorso abbastanza travagliato e
confuso.

Ma la luce, come ben sappiamo, é nascosta nelle
tenebre. Siamo noi a doverla cercare e riconoscere.
Sempre Gastone Ventura ci ricorda che, da una
parte, abbiamo un “incarico gerarchico” necessario
a costituire o mantenere la piramide di un Ordine e
permettere la continuazione della Tradizione,
dall’altra, vi e I’acquisizione da parte nostra di una
maggior conoscenza iniziatica, assolutamente
interiore e personale, che non puo essere trasmessa
da alcuno.

Per cui, interagiamo con la forma e con la sostanza
e, benché la prima possa nascondere dei lati
oscuri, non tanto per la mera volonta di oscurarli
ma perché ai tempi non c’eravamo e possiamo
soltanto affidarci a quanto fino a noi pervenuto, la
seconda é chiara e pronta ad illuminare chiunque
voglia porsi in cammino.

A mio modo di ragionare, non e tanto il
martinismo a sembrare oscuro quanto le reali
motivazioni che spingono un bussante verso uno
dei molteplici Ordini. Perché, ancora una volta, gli
strumenti e il metodo di lavoro possono variare

Sovrano ordine

Gnostico Martinista

=
L J’"

I ::: :::“j




Ecce Quam Bonum

all’interno degli stessi, ma cio cui tendere e o
dovrebbe essere chiarissimo.

II male maggiore che annebbia la vista del
bussante e 1’idea che il cammino martinista possa,
in qualche modo, tendere a risolvere il malessere
generale di un individuo o perfezionarlo rispetto a
particolari parametri di riferimento. Niente di tutto
cio.

Il miglioramento che avviene, e avviene, € un
effetto collaterale frutto del nostro indefesso
lavoro ed é funzionale al perfezionamento rispetto
alla pratica stessa che stiamo ponendo in essere. Il
“do ut des” regna sovrano ed e uno dei concetti piu
importanti da assimilare, in quanto permette di
posizionarci correttamente lungo la Via.

Permette, in una primissima fase, di rispondere
alla domanda: “Cosa possiamo dare se siamo
all’inizio e non abbiamo la minima esperienza di
quanto andiamo a praticare?”

Questa domanda che ho sentito porre e che, seppur
non in maniera esplicita, mi sono posto io stesso
durante il primo periodo dalla mia associazione, &
da meditare a fondo in quanto ci permette di dare
tutto cio che possiamo e di commettere i “giusti
errori”.

Il modo migliore di afferrare il significato di un
qualcosa che risulta essere oscuro € attraverso
I’utilizzo di analogie che riportano al quotidiano.

Anni fa, dopo aver cambiato piu volte i ragazzi
nella cucina del mio ristorante, rimanevo
insoddisfatto del risultato ottenuto e non perché
non lavorassero correttamente (e gia qui torna in
auge il  concetto di  perfezionamento.
“Correttamente”  rispetto a  cosa?) ma
semplicemente perché non riuscivo a trasmettere
loro la mia idea. Per cui, decisi di indossare la
giacca da cuoco e farmi insegnare esattamente
come realizzare ogni piatto. Dopo alcuni mesi di
lavoro (continuo e costante) sono riuscito a
modificare integralmente quanto imparato e a
trasferirlo agli stessi, partendo da punti di vista

Dicembre 2025

diametralmente opposti. Anche pitturare una
parete € semplice fino a quando ci si trova con un
rullo in mano e non sappiamo da che parte
iniziare.

La teoria o, se vogliamo, il deposito sapienziale, il
perimetro filosofico o come preferiamo chiamarlo,
e soltanto uno degli aspetti e sicuramente non
sufficiente a portarci verso 1’obiettivo. Il percorso
e ciclico, nel senso che é la teoria ad inquadrare la
pratica ed e la pratica a spiegare la teoria.

E nel momento in cui mi trovo con il rullo in mano
e ho fatto un gran casino, che comprendo
esattamente cosa la teoria tentava di insegnarmi e
sapro, soltanto allora, come correggere il tiro e
migliorare in funzione del pitturare la parete.

E nel pitturare la parere emergeranno tutta una
serie di ostacoli che risolvero in maniera
soggettiva, la cui “genialita” risultera essere quel
valore aggiunto capace di arricchire altri Fratelli e
Sorelle. Occorre superare il timore di non essere
all’altezza e occorre, credo, comprendere che, in
una gerarchia, troviamo 1’illuminazione dall’alto e
la comprensione dal basso.

Soltanto 1’'umilta ci rendera la papessa della
seconda lama dei tarocchi, in grado di accogliere.
Lei che incarna I’elemento passivo, essendo donna
ed essendo seduta. Lei che incarna la luna e che
diventa sacra dimora. Possiamo conoscere tutti i
simboli che vogliamo, ma li comprenderemo
soltanto trasformandoli in esperienza attraverso la
pratica.

In funzione del nostro dare sincero riceveremo in
cambio molto di piu, dalla capacita di affinare il
nostro modo di utilizzare gli strumenti, alla
maggior comprensione dei simboli, all’offrire un
servizio all’Ordine piu funzionale, al ricevere delle
piccole e costanti intuizioni, al ricevere, in varia
forma, le risposte alle nostre domande, ecc.

Tornando a Martinez, al suo “Trattato sulla
reintegrazione degli esseri”, sappiamo che, fra i
primi spiriti emanati dalla sfera divina, alcuni

Sovrano ordine

Gnostico Martinista



Ecce Quam Bonum

avevano prevaricato e, a seguito di questa
prevaricazione, erano stati confinati nella materia.
Gli stessi spiriti perversi dovevano essere
subordinati al primo Uomo, Adamo, che prevarico
a sua volta tentato dagli stessi spiriti che avrebbe
dovuto sorvegliare.

In seguito alla prevaricazione, il primo Uomo
perse la forma Gloriosa e si rivesti di una forma
materiale  passiva  soggetta a  corruzione.
Decadenza dalla quale ci si puo rialzare, in quanto
il Minore in privazione puo risalire attraverso il
Minore riconciliato al Minore rigenerato.

Inoltre, troviamo un passaggio a mio avviso molto
importante nel libro di Adolphe Franck su Saint
Martin e il suo maestro Martinez De Pasqually in
cui riporta quanto 1’abate Fournié garantisce aver
ascoltato dalla bocca di Martinez.

“Ognuno di noi, camminando sui propri passi,
sulle proprie impronte, puo innalzarsi al grado da
dove @ pervenuto Gesu Cristo. E in quanto ha fatto
la volonta di Dio che Gesu Cristo, rivestita la
natura umana, e diventato il Figlio di Dio, Dio
stesso. Imitando il suo esempio o conformando la
nostra volonta alla volonta divina, noi entreremo
come lui nell’'unione eterna con Dio. Noi ci
svuoteremo dello spirito di Satana per penetrarci
nello spirito divino; diventeremo uno, come Dio &
uno. Saremo consumati nell’unita eterna di Dio
Padre, di Dio Figlio e di Dio Spirito Santo, di
conseguenza consumati nelle beatitudini delle
delizie eterne e divine”.

Queste parole sono pregne di significato in quanto
ci lasciano comprendere come i confini non siano
mai cosi netti. Quando Louis Claude De Saint
Martin sembra, successivamente, distanziarsi dalle
pratiche teurgiche degli Eletti Cohen per avviarsi
sulla strada del misticismo, in realta, non
abbandona mai il cuore e la sostanza degli
insegnamenti ricevuti. Non a caso afferma: “E a
Martinez De Pasqually che devo il mio accesso
alle verita superiori. E a Jacob Béhme che devo i
passi pit importanti che ho fatto in tali verita”.

Dicembre 2025

La teurgia, dal gr. deovpyia, comp. di Jeog «dio» e
€pyov «opera, attivita», & opera a favore di Dio, in
nome di Dio e per conto di Dio e il teurgo e colui
che compie un’opera di rettificazione attraverso i
riti.

Per il Filosofo Incognito il mito fondativo
consisteva nella caduta dell’'uvomo da uno stato
edenico, caduta dalla quale ci si puo rialzare
attraverso il pentimento e il riconoscimento della
volonta divina. Martinez De Pasqually all’inizio
del Trattato, inoltre, scriveva: “Avant le temps,
Dieu émana des étres spirituels, pour sa propre
gloire, dans son immensité divine. Prima dei
tempi, Dio emano, a sua gloria, degli esseri
spirituali nella immensita divina. Questi esseri
dovevano compiere un culto che avevano ricevuto
dalla Divinita per mezzo di leggi, precetti e
comandamenti eterni”.

Comprendiamo bene dunque, sempre tentando di
oltrepassare il mero formalismo, la centralita del
Culto Divino e di come i rituali siano una
componente essenziale del Culto medesimo.

La teurgia, includendo i concetti di trascendenza
individuale e reintegrazione, porta 1’uomo a
recuperare quelle qualita perdute a seguito della
caduta e queste qualita devono essere reintegrate
attraverso la riconciliazione all’ombra del Culto
Divino.

Quello spirito doppiamente forte che ¢ con noi
quando ce lo meritiamo e che si allontana quando
ci rendiamo indegni della sua azione dovrebbe, a
maggior ragione, mostrarci come il nostro lavoro
sia un costante e continuo tendere verso il
recupero della posizione originaria ante caduta.

René Le Forestier nel libro sugli Eletti Cohen e la
tradizione sapienziale ci spinge ad ulteriori
riflessioni quando scrive: “La materia non ha
realta, proviene dall’immaginazione divina e deve
tornare al nulla. La reintegrazione della sua forma
corporea non si operera che per mezzo di una
putrefazione inconcepibile ai mortali. I corpi,
formati da questa materia senza realta, esistono per

Sovrano ordine

Gnostico Martinista



Ecce Quam Bonum

gli Spiriti che li abitano e danno loro movimento e
vita. Tutte le specie di forme che agiscono in
questo universo non esistono realmente in natura,
né per se stesse, ma soltanto per 1’essere che le
anima e tutto cio che sembra esistere di dissipera.
11 corpo dell’uomo € un organo necessario alla tua
anima spirituale ma non dobbiamo considerare
questa forma corporea come un vero corpo di
materia tangibile dal momento che essa deriva solo
dalle prime essenze spiritose destinate, dal primo
verbo di creazione, a trattenere le svariate
impressioni adatte alle forme che dovevano essere
usate nella creazione universale. Non e possibile
considerare le attuali forme corporee come reali,
senza di conseguenza ammettere una materia
innata nel divino Creatore, il che e contrario alla
spiritualita”.

Ogni giorno, durante il nostro rituale giornaliero,
accendiamo un lume e questa, in apparenza
semplice, azione e una delle piu potenti e capaci di
evocare tutto il significato di quanto andiamo
compiendo.

Dal primo giorno che ho acceso
“consapevolmente” un lume fino ad oggi, ho
sentito nel profondo che quello é tutto il lavoro e
che quel simbolo e di una tale potenza difficile da
esprimere a parole.

Operiamo attraverso i quattro elementi affinché la
nostra scintilla spirituale possa tornare all’origine.
Quella fiamma brucia gradualmente ogni elemento
estraneo alla nostra vera natura, brucia il denso ed
elimina le scorie. Sacrifica cio che, rispetto alla
nostra vera essenza, risulta estraneo ed aggiunto,
rompe ogni sovrastruttura permettendoci di
proseguire lungo il nostro Cammino.

E il fuoco che dissolve I’involucro consentendo la
nostra ricongiunzione con la scintilla divina
presente all’interno di noi stessi. E quel fuoco che
un iniziato dovrebbe tenere acceso anche al
termine di ogni rituale, lasciandolo bruciare notte e
giorno, continuamente.

Abbiamo da bruciare tutto cio che ci lega a questo

Dicembre 2025

mondo inferiore, partendo magari da quelli che
sono stati nominati i sette peccati capitali. E
abbiamo da bruciare tutto cio gradualmente, senza
fretta e senza scossoni, come il fuoco sulla candela
che brucia mantenendo uno specifico ritmo.

Qualunque cosa accade intorno, li fuoco continua
incessantemente a bruciare. Il percorso martinista,
come qualunque altra via iniziatica, non € un
lavoro a tempo pieno o part time, ma e un lavoro
che non vede interruzione alcuna e che non ha
periodi di ferie. E un sentire profondo che
dovrebbe accompagnarci in qualunque momento
della nostra vita, divenendo chiave di lettura in
grado di aiutarci a comprendere e trasmutare per
avanzare.

Non sono mai stato d’accordo con chi considera la
vita odierna troppo caotica e stressante, tale da non
permettere ad ognuno di noi di percorrere una via
interiore. Credo, piuttosto, che I’incapacita di
porre la Via al centro e di riorganizzare le proprie
routine in funzione della stessa sia 1’ennesimo
ostacolo posto in essere dalla nostra mente e la
nostra non forte volonta o desiderio di
abbandonare realmente cio che ci ostacoli.

E questo, credo sia fondamentale precisarlo, non
significa necessariamente estraniarsi da tutto per
trasferirsi su di un monte. Io sono il primo che ho
sempre amato questa vita, con tutte le sue
difficolta, sfide e momenti pitt 0 meno difficili ma,
allo stesso tempo, ho sentito forte quel desiderio di
trascendenza nato, probabilmente, da una velata
insoddisfazione derivante dal riconoscimento di
tutto cio che ci circonda come transeunte.

La riorganizzazione di tutto il nostro agire, in
funzione della Via che scegliamo di proseguire, ci
porta gradualmente a fare chiarezza, a dare a Dio
cio che e di Dio e a Cesare cio che e di Cesare,
togliendo forza a tutti quegli impulsi ed istinti che
rappresentano un ostacolo al riconoscimento della
nostra essenza.

Solo in questo modo, credo, riusciamo a penetrare
il significato profondo dell’opera teurgica,

Sovrano ordine

Gnostico Martinista



Ecce Quam Bonum

riconoscendo che teurgo non e colui che
meccanicamente indossa un’Alba e officia un rito,
ma colui che incarna pienamente 1’archetipo
sacerdotale di riferimento sacralizzando ogni
momento della propria vita.

Ogni giorno operiamo sotto la protezione di un
Angelo che, contemporaneamente, ci ricorda uno
dei vizi da tenere ben presente affinché possa
essere osservato in azione, meditato, lavorato e
trasmutato.

La Via Martinista e una Via operativa, una Via che
per la reintegrazione dell’Uomo nell’Uomo e
dell’Uomo nel Divino ha bisogno di pratica. La
conoscenza a cui dovremmo ogni giorno anelare
non € tanto una conoscenza semplicemente su di
un piano mentale, quanto una conoscenza da
intendersi come quella gnosi che é forma e veicolo
di redenzione.

Ogni strumento deve essere considerato come
funzionale, insieme ad altri, alla reintegrazione che

aneliamo raggiungere. La ritualita, come le
pratiche interiori e lo studio filosofico
rappresentano il nostro arsenale sempre a
disposizione.

Non hanno bisogno di spiegazione o chiarimenti le
parole di Francesco Brunelli quando identifica il
Martinismo con una Via iniziatica ed operativa.

“Iniziatica quando esercita una funzione
introduttrice ai misteri mediante la creazione di un
uomo “nuovo” dapprima “denudato”, poi
“rivestito” poi messo in condizioni di vedere e di
muoversi verso la Luce sino ad identificarsi con
essa mediante i suoi sforzi personali. Operativa
quando determina un campo magnetico, attraverso
un effettivo lavoro di catena - che ha delle regole
semplici, ma rigidamente meccaniche - e non una
catena diciamo... poetica, sognante, utopica (come
e in realta in certi tipi di Ordini iniziatici oggi,
anche Martinisti). Tale campo magnetico agendo
in armonia con le forze cosmiche, spinge
necessariamente alla realizzazione della propria
reintegrazione favorendo 1'ascenso e contribuisce

Dicembre 2025

alla reintegrazione universale. Reintegrazione
individuale e generale: i due obbiettivi, i due scopi
irrinunciabili del Martinismo di tradizione™.

Per cui a me appare tutto abbastanza chiaro, non
facile ma chiaro. Il desiderio di reintegrazione e
cio che dovrebbe spingere il martinista e cio che lo
dovrebbe sempre accompagnare, anche per evitare
inutili perdite di tempo.

La comprensione della reintegrazione come asse
centrale e della “non esistenza del martinismo
quanto piu dei martinismi” in quanto, assodato che
la sostanza dovrebbe essere la stessa, le modalita
utilizzate da un Ordine piuttosto che da un altro
sono diverse, sono elementi che portano il
bussante a vivere un percorso sano, pieno e
proficuo.

Aspettative errate portano inevitabilmente ad
abbandonare la Via in quanto ci si attende dei
benefici che o non appartengono alla Via stessa o
non arrivano nei tempi e nelle modalita attese.
Invece, accettando la nostra limitata condizione
attuale e il nostro stato di ignoranza, forti del
nostro desiderio, possiamo porci in cammino con
la serenita che ogni piccola “illuminazione”
arrivera nel momento opportuno o, chissa, magari
non arrivera proprio in quanto non risulteremo
adeguati. Ma, in ogni caso, non sara tempo perso
in quanto avremo vissuto pienamente ogni singolo
momento e offerto tutto cio che era nelle nostre
disponibilita.

Altro elemento, a mio avviso, essenziale e tenere
sempre a mente come la reintegrazione di cui si
tratta e, sicuramente, la reintegrazione che viene
fuori dagli insegnamenti di Martinez De Pasqually
€ una reintegrazione da comprendere come fine
delineante un perimetro all’interno del quale si
includono tutta una serie di altre pratiche
propedeutiche.

Partendo da una profonda presa di conoscenza
della nostra misera situazione attuale, passando per
la ritualita giornaliera, le preghiere e le
purificazioni, occorrerebbe notare come vi sia un

Sovrano ordine

Gnostico Martinista



Ecce Quam Bonum

passaggio intermedio che, come gia accennato,
rappresenta la riconciliazione all’ombra del Culto
Divino.

Mentre la reintegrazione puo essere vista come un
ritorno all’unita, la riconciliazione € un
riavvicinamento che avviene tra I’'Uomo e 1’Essere
e questo riavvicinamento avviene attraverso quella
fiamma che € nostro compito mantenere sempre
accesa. Il Culto Divino € un continuo tendere
verso I’Essere. E un renderci coppa in attesa di
ricevere il Divino, ¢ un chiedere realmente
perdono per quanto accaduto e un porsi in attesa di
un intervento dall’alto, attesa che non va, pero,
scambiata con mera passivita.

Sempre Adolphe Franck ci riporta: “Il primo di
questi strumenti di salvezza che si presentano nella
nostra disperazione, e il tempo. Il tempo che non
esisteva prima che 1’'uomo fosse allontanato dal
suo Creatore; il tempo, condizione suprema di
questa natura corrotta, nella quale siamo immersi;
il tempo, accompagnamento necessario della
generazione e della morte, ¢ anche la sorgente
della nostra riabilitazione, visto che, se non
avessimo il tempo di rivelarci, la nostra caduta
sarebbe eterna. [...] madre di famiglia che si china
verso il suo bambino, per aiutarlo a rialzarsi, dopo
che é caduto. [...] una lacrima dell’eternita [...] il
tempo null’altro pud essere se non la moneta
dell’eternita”.

E questo quadro che ci viene dipinto da Louis
Claude De Saint Martin e vicino a quanto emerge
dal pensiero dell’abate Fournié, che ci dice
sostanzialmente che, alla fine dei tempi, a salvarsi
saranno coloro i quali, dopo aver vissuto il
mischiarsi di vero e di falso, saranno in grado di
identificarsi nel vero con la pratica della morale
cristiana. I maledetti, al contrario, coloro i quali si
saranno identificati con il falso a causa della
pratica contraria alla morale.

E evidente che, se da una parte abbiamo I’Essere
che si china verso di noi per aiutarci a rialzare da
terra, dall’altra dobbiamo essere noi a sbatterci e
tendere verso 1’alto affinché questo aiuto possa

Dicembre 2025

risultare proficuo.

Per concludere, anche prescindendo dall’ambiente
martinista, io credo che il concetto di
reintegrazione debba o possa essere un concetto da
tenere ben a mente in quanto risulta di valido
sostegno a chiunque intenda iniziare un serio
cammino di ricerca interiore.

Nella tecnica del restauro, la reintegrazione di
un’opera ¢ un procedimento inteso a rifare,
reintegrare le parti o zone mancanti. E cos’é che fa
un “uomo comune” dalla mattina alla sera? Non
tenta, in ogni modo possibile, di colmare queste
mancanze, accorgendosi continuamente di averne
delle altre come in un circolo vizioso dal quale
risulta impossibile uscire?

E cio, semplicemente, perché cerca la soluzione
nel luogo sbagliato...

Dal Vangelo di Filippo: “Colui che esce dal mondo
non puo piu essere trattenuto, per essere stato nel
mondo. E manifesto che egli si & elevato al di
sopra dei desideri, [della morte] e della paura. Egli
e il signore [della natura], egli e superiore alla
gelosia. Ma se [queste cose] ci sono, lo
posseggono e lo soffocano. E come potra essere in
grado di sfuggire [loro?] Come potra nascondersi
da loro?”

Pegaso I:::1:::

Sovrano ordine

Gnostico Martinista



Ecce Quam Bonum

“I cieli annunciano la gloria di Dio; ma é nel
cuore dell’'uomo che é scritta la vera
testimonianza del suo amore e della sua
saggezza.

E nell’estensione senza limiti del nostro essere
immortale, che si trova il segno parlante del Dio
santo e sacro, e del Dio benefico a cui sono
dovuti tutti i nostri omaggi”

Louis Claude de Saint-Martin

Sappiamo tutti cosa sia il cuore e I’importanza che
esso riveste nella vita corporea animale.
Nell’uomo, oltre ad essere 1’organo muscolare
deputato a pompare il sangue in tutto 1’organismo
fisico attraverso i vasi sanguigni, esso rappresenta
da sempre un centro spirituale di fondamentale
importanza. E simbolo di interiorita, intimita,
profondita, vita, emozioni, dedizione, sacrificio,
amore; inoltre, nella tradizione iniziatica, esso e la
sede dell’anima e innumerevoli sono le citazioni e
gli esempi in campo letterario, religioso e
iniziatico in cui gli viene attribuito un ruolo di
primaria importanza. Esso € stato anche usato per
definire un tipo di percorso interiore, la “via del
cuore” o cardiaca, alla quale e collegata un tipo
particolare di preghiera monologica, praticata da
lungo tempo, particolarmente sul Monte Athos
luogo simbolo dell’Ortodossia, dove i monaci
sparsi nei numerosi conventi e romitaggi, la
recitano incessantemente. Vorrei chiarire subito un
punto che ritengo importante: la via cardiaca non e
contrapposta o alternativa alla “via teurgica” come
alcuni vorrebbero, essa rappresenta semplicemente
un percorso diverso, un differente approccio e non
vi e frattura tra queste due vie che, anzi, se
praticate con equilibrio e correttamente, possono

Dicembre 2025

—_ Antares I:1::

PR et 5
o

trovare reciproco completamento nel lavoro
iniziatico.

Sappiamo come la via del cuore fosse quella che
Louis Claude de Saint-Martin prediligeva, e a
suffragio di cio viene solitamente citato cio che
egli scriveva al suo amico Kirchberger «... la sola
iniziazione che predico e che ricerco con tutto
I’ardore della mia anima, e quella attraverso cui
possiamo entrare nel cuore di Dio e far entrare il
cuore di Dio in noi...» Infatti, dopo aver praticato
la Teurgia all’interno dell’Ordine dei Cavalieri
Massoni Eletti Cohen dell’Universo il nostro
Filosofo Incognito decise, dopo la morte di
Martinez de Pasqually (fondatore e maestro
dell’Ordine), di lasciare questa struttura e il
modello che  proponeva, per  dedicarsi
maggiormente alla via secondo il cuore che ci
porta in noi stessi, all’interno della nostra vera
natura, e attraverso il nostro pensiero operare un
rinnovamento. Appare qui evidente 1’importanza
che riveste il pensiero nel praticare la via del
cuore; non si parla del pensiero razionale,
condizionato dai sensi ed espresso in forma
dialettica (quello utilizzato dalla stragrande
maggioranza di uomini e donne), bensi del
pensiero puro, vivente, libero da qualunque
cerebralita e istintivita. Per giungere a tale
elevazione del pensiero, occorrera un profondo
lavoro interiore di concentrazione e meditazione.
Quella di Saint-Martin fu una scelta consapevole
verso una ricerca di semplicita e forse anche di
essenzialita, ¢ nel profondo dell’anima umana,
nella propria interiorita che, per il Filosofo
Incognito, bisogna ricercare una via che permetta
al Divino di manifestarsi in noi, e per far cio
I’anima deve potersi concentrare sul fondo di sé
stessa. Si delinea in tal modo una visione

Sovrano ordine

Gnostico Martinista



Ecce Quam Bonum

all’interno della quale assume particolare rilievo la
preghiera, strumento cardine, insostituibile e di
prim’ordine nella via del cuore come anche nella
via teurgica, finalizzata non a qualche sporadica
richiesta dettata dalle necessita della vita
materiale, ma piuttosto alla comunicazione e al
rapporto quotidiano, amorevole e sincero con la
Divinita in noi, “...Tu hai detto percio che era nel
cuore dell’'uvomo che Tu potevi solamente trovare
il Tuo riposo...”. Ne sono prova le Dieci
Preghiere che Saint-Martin ci ha lasciato (dalla
prima delle quali e tratta la precedente citazione),
che percorrono tutte le sofferenze che I’uomo in
questo stato di privazione attraversa, e che
testimoniano inoltre una fede incrollabile in Cristo,
che Egli chiamava Riparatore o ancora Agente
Universale, venuto per ristabilire 1’equilibrio
perduto, e per la rigenerazione dell’'uomo.

La via del cuore, via interiore, necessita una
fondamentale attitudine: quella del raccoglimento,
indispensabile anche alla meditazione; essa e la
capacita di entrare in sé stessi, immergendosi in
una silenziosa ricerca di Dio. Ricerca che porta
alla Sua scoperta in noi e, nel percorso tracciato
dal nostro Amato Filosofo ne “Il Nuovo Uomo”, ¢
il Cristo stesso che, dopo essere stato concepito
nasce in noi, attraverso un lavoro consapevole e
minuzioso di trasmutazione interiore. Esso
comporta inizialmente una profonda presa di
coscienza del proprio stato; il famoso detto “yvad
oeaqutov”, (in lat. nosce te ipsum, conosci te
stesso), inciso sul frontone del Tempio di Apollo a
Delfi, € un monito della massima importanza
perché ci esorta a prendere coscienza della
condizione di limitatezza e privazione nella quale
viviamo. E soltanto da tale amara consapevolezza
che I'uvomo puo decidersi a intraprendere un
lavoro che potra portarlo verso la sua
rigenerazione.

L’approccio alla via cardiaca e di tipo mistico, si
cerca la conoscenza diretta di Dio nella nostra
interiorita, affinché anche Egli ci riconosca;
durante la sua pratica i sensi fisici tacciono, sono
assopiti, mentre vengono risvegliati i sensi
interiori, sottili, spirituali che permettono di
ricercare e percepire la comunione col divino.
Come ¢ facile immaginare, un approccio di tipo

Dicembre 2025

mistico da parte dell’'uomo non ha mai riscontrato
il favore delle chiese ufficiali, con le loro
gerarchie, il loro preteso e assurdo potere
esclusivo sullo spirito, con i loro dogmi, attraverso
i quali impongono una visione e un’obbedienza ai
fedeli; cito un esempio su tutti, Jacob Béhme
(1575-1624), mistico tedesco, figura di grande
ispirazione per L.C. de Saint Martin, vessato,
imprigionato, perseguitato dalla Chiesa Luterana
del suo tempo.

L’approccio mistico é favorito, come dicevo sopra,
dalla preghiera, che permette di raggiungere e
alimentare una connessione profonda con le
pieghe piu recondite della nostra anima. I monaci
della Chiesa Ortodossa, modello per un corretto
approccio alla preghiera del cuore, ripetono con
costante raccoglimento e attenzione la preghiera di
Gesu che, inizialmente, era cosi recitata:
“Kopie Inoov Xpioté, Yié Oeob eAénoov pe” (Sig
nore Gesu Cristo, Figlio di Dio abbi pieta di me).
Nei nostri perimetri la formula é la seguente:
“Cristo Re ti dono il mio cuore donami il tuo
cuore”. L’iniziato, attraverso la costante ripetizione
della preghiera monologica, trova in essa
alimentazione e crea pian piano uno stato in cui,
concentrato sulle parole combinate con una
corretta respirazione, elimina i pensieri e le
fantasie della mente rendendola muta e
confinandola in un assoluto silenzio, poiché come
scrive il nostro Grande Maestro “La preghiera € in
definitiva anche un'arma che rompe il potere della
nostra mente”. Se la mente e il luogo della dualita
e della molteplicita, vincerla e ridurla al silenzio
significa anche un ritorno verso 1’unita all’interno
del nostro spazio sacro, dove i conflitti e le
opposizioni trovano risoluzione in una visione e in
uno stato di pace interiore. Scriveva Seneca a
Lucilio: "Il primo segno di una mente ordinata e la
capacita dell'vomo di fermarsi e stare con sé
stesso."

Ed e proprio la pace, la quiete e il silenzio che gli
asceti e gli anacoreti dei primi secoli del
Cristianesimo cercavano, lasciando le loro case e
recandosi nel deserto o in luoghi ameni e isolati,
eremiti interamente dediti alla preghiera e alla
penitenza, desiderosi di realizzare 1’unione con
Cristo. Nacque cosl I’esicasmo, da

Sovrano ordine

Gnostico Martinista



Ecce Quam Bonum

nouyia hesychia (calma, pace, tranquillita). Questi
uomini cercavano una condizione e una filosofia
che potremmo  definire  “del silenzio”,
propedeutica e fondamentale per un corretto
approccio di ricerca interiore, che va verso cio che
definiamo preghiera del cuore e ne favorisce la
realizzazione. La via del cuore non é un fatto
isolato nel nostro percorso iniziatico, essa va
preparata e affiancata con pratiche quali
I’introspezione, la retrospezione, I’auto
osservazione, la concentrazione e la meditazione;
del resto non a caso, all’interno dei nostri
perimetri, questa viene definita una via integrale.
“Ma tu, quando preghi, entra nella tua cameretta e,
chiusa la porta, rivolgi la preghiera al Padre tuo
che e nel segreto; e il Padre tuo, che vede nel
segreto, te ne dara la ricompensa” (Mt. 6,6).
Questo e I’insegnamento che Gesu Cristo da agli
Apostoli sulla preghiera, che € quindi un atto che
riguarda la nostra interiorita (la cameretta), il
nostro spazio sacro, e chiudere la porta vuol dire
preservarlo attraverso la chiusura ermetica rispetto
a tutto cio che e profano, che non attiene alla
nostra sfera interiore spirituale, e a tutto cid che
non siamo noi e che non € nostro. Questo
importantissimo passo evangelico, ci insegna
inoltre la differenza tra la preghiera esteriore e
pubblica, che va dall’interno all’esterno, praticata
nel tempio o in chiesa, e quella privata che
viceversa va dall’esterno verso [!’interno, alla
ricerca di un salutare isolamento: ed é in
quest’ultima che trova radice e fondamento la via
del cuore.

In essa il nostro punto di osservazione non é piu il
centro cerebrale ma il centro cardiaco; la nostra
visione viene filtrata attraverso il luogo-simbolo
del cuore, quest’ultimo diviene quindi la lente
focale del nostro “sentire”. Non si tratta piu di cio
che appare ma di cio che e. Gli esicasti dicevano
che bisognava portare la mente nel cuore e la loro
preghiera diventava, alla fine, continua, cosi come
I’esortazione che S. Paolo scriveva ai
Tessalonicesi:”pregate incessantemente”. Porre la
mente sotto il controllo del cuore significa che a
prevalere e a governare le nostre azioni non sono
piu i nostri aggregati psicologici, bensi il nostro Sé
pitu profondo che induce al silenzio il nostro ego,

Dicembre 2025

con tutti i suoi falsi bisogni, le fantasie sfrenate e i
desideri ispirati da questo mondo. In questa
prospettiva e facile intuire come, praticare la via
del cuore, comporti nei confronti del mondo
circostante un approccio generale diverso dal
consueto che, piu sopra, parlando degli esicasti, ho
definito filosofia del silenzio. Ovviamente non si
vuole indicare qui tanto la totale assenza di suoni e
rumori circonstanti, sarebbe fin troppo facile,
quanto una visione e un approccio del tutto diversi
rispetto a quelli dell’'uvomo comune, diceva
Plotino: "Il silenzio non € assenza di suono, ma
presenza dell'essere." Si tratta, in senso generale,
di riuscire a distaccarsi dal disordine e dal caos che
vi e dentro e attorno a noi.

La filosofia del silenzio é qualcosa di esteso e di
essenziale, che riguarda tanto 1’uomo del torrente
('uomo comune) quanto a maggior ragione
I’iniziato o colui/colei che intende percorrere la via
del cuore. In una societa nella quale bisogna
sempre e comunque aver qualcosa da dire, e
importante saper praticare il silenzio anche se cio
comporta fatica, ma bisogna comprendere che il
tacere volontariamente non € sinonimo di
inferiorita o incapacita bensi scelta consapevole, se
praticato per il conseguimento di un fine. Per
Heidegger il silenzio e una possibilita di avere
qualcosa da esprimere ma scegliere liberamente di
non farlo. Parlare in maniera misurata puo essere,
ad esempio, un modo per dare il giusto peso e
valore alle parole, farlo invece a vanvera e
smisuratamente svilisce e dissacra la parola, oltre a
renderci banali. Occorre ricordare che tutto cio che
esiste e stato preceduto dal silenzio, quindi tutto
cio che cerchiamo e vogliamo portare a emersione
dentro di noi, trova il suo punto di partenza nel
silenzio; ed e soltanto in esso che determinati stati
di conoscenza e consapevolezza trovano
espressione. E cio vale anche per la preghiera, e
bene quindi ricordarsi che, come prima della
creazione era il silenzio, cosi e anche prima di
ogni nostra pratica.

In ultima analisi la filosofia del silenzio e, a mio
avviso, anche uno stile di vita che va di pari passo
con la via del cuore, cio vale sia per il saggio che
per I’iniziato, essa e calma, padronanza di sé, e un
modo di fare e di essere che conduce alla

Sovrano ordine

Gnostico Martinista



Ecce Quam Bonum Dicembre 2025

percezione di un tempo rallentato, dilatato, libero
da rigidi schemi e che diventa spazio per la
preghiera e la meditazione profonda. E il viatico
ideale e necessario che ci permette di vivere ed
esperire profondamente e proficuamente la via del
cuore, percorso di  crescita  spirituale,
riconciliazione e rigenerazione dell’Uomo di
Desiderio.

Antares I:::I:::

Sovrano ordine

Gnostico Martinista




Ecce Quam Bonum

LAMORE E IL 4

CUORE DI DIO#

«L’amore e il cuore di Dio», scrisse Jacob Béhme
nel buio luminoso della sua officina di Gorlitz. «Il
posto di Dio e il cuore», gli fece eco, tre secoli
dopo, Ernest Hello, con la sua penna affilata come
una lama di Toledo. Due frasi apparentemente
dissimili, eppure identiche: 1’una descrive
I’essenza divina, 1’altra il suo domicilio; 1’una dice
cosa Dio e, I’altra dove Egli si rivela. In mezzo, il
mistero della coincidenza: Dio, che e Amore
infinito, non puo contenersi nel proprio abisso;
trabocca, si riversa, cerca cuori capaci di dilatarsi
fino a contenerLo. E quei cuori, una volta invasi,
diventano il Suo trono.

Il martinismo, erede discreto di questa tradizione,
non ha mai cessato di ripetere che la vera
operazione non é cerebrale né cerimoniale, ma
cardiaca. Il cuore é il solo altare dove il fuoco
divino puo scendere senza consumare, perché e gia
bruciato dall’amore. Saint-Martin lo chiamava «il
pensiero del Cuore»: non un sentimento, ma una
conoscenza per connaturalita, un’intelligenza che
arde. E 1i, nel centro segreto dell’essere, che
I’uomo reintegrato riscopre di essere stato creato a
immagine dell’Amore e che I’Amore a immagine
di Dio.

Ma I’amore non € mai nudo. La gloria e la sua
veste. Non la gloria vana degli uomini, fatta di
rumore e di apparenza, ma la gloria che il Logos
tesse con fili di luce intelligibile: la stessa che sul
Tabor avvolse Gesu di una volta per tutte,
rivelando cio che I’Incarnazione aveva sempre
nascosto. «Risplenda su di noi, Signore, la luce del
tuo volto»: il Salmista non chiedeva un favore, ma
riconosceva un fatto. Quella luce é gia scesa, si
posata sulle nostre spalle come il mantello regale
che il Padre getta sul figlio prodigo di ritorno. Non
siamo piu servi, ma figli nel Figlio; non piu

Dicembre 2025

0 gl

mendicanti di gloria, ma partecipi della gloria
stessa del Riparatore.

Per questo la regalita cristiana e paradossale: e
sovranita senza dominio, trionfo senza violenza.
Cristo e Re perché e Servo; e Signore perché e
Amore crocifisso. E noi, rivestiti della sua gloria,
diventiamo sovrani nello stesso modo: regnando
sul nostro nulla, comandando alle passioni,
vincendo il mondo con la sola forza
dell’abbandono confidente.

La domenica delle Palme lo proclama con una
gioia quasi insolente sotto il cielo grigio della
storia: Gloria, laus et honor tibi sit, Rex Christe
Redemptor! I bambini agitano rami, la folla stende
mantelli, e per un istante Gerusalemme terrena si
ricorda di essere immagine di quella celeste. Il sole
eterno canta attraverso le nubi, perché la Gloria
non dipende dal tempo atmosferico: é la veste
dell’Amore, e I’Amore ¢ il Cuore di Dio che batte
nel petto trasfigurato dell’uomo redento.

Chi ha compreso questo non cerca piu onori

Sovrano ordine

Gnostico Martinista



Ecce Quam Bonum Settembre 2025

umani, né titoli iniziatici, né applausi di loggia. Gli
basta sapere che, nel silenzio del suo cuore, il Re
dei re ha posto il suo trono. E da quel trono
invisibile irradia, senza rumore, la sola potenza
capace di reintegrare l’universo: I’Amore che e
fuoco e che é luce, che consuma I’impuro e riveste
il puro di gloria eterna.

Allora si, il martinismo cessa di essere una vuota
parola e diventa cio che e sempre stato: la via
regale del Cuore che ama, che arde, che risplende.
Perché I’amore e il cuore di Dio, e il cuore di Dio,
per grazia ineffabile, é diventato il nostro.

Sovrano ordine

Gnostico Martinista



Ecce Quam Bonum

Dicembre 2025

‘IL RUOLO DEL DESIDERIO

T O

COME FORZA

DI RITORN O

‘7-‘1-

L’ essere umano per sua natura sin dalla tenera eta
coltiva in sé dei desideri, quando si e piccoli, all’
approssimarsi delle feste natalizie si desidera che
Babbo Natale ci faccia trovare sotto 1’ albero cid
che gli é stato scritto nella letterina.

Crescendo, le priorita cambiano in funzione della
nostra eta ma il provare desideri rimane immutato
nel nostro essere.

Quando ci rapportiamo con i nostri simili, capita
di sentir esporre loro i desideri che vorrebbero si
realizzassero, ¢’ e chi desidera possedere una casa
propria per la tranquillita familiare, chi la salute
dei propri cari, qualcuno un lavoro migliore o un
adeguamento dello stipendio per poter arrivare con
maggiore tranquillita a fine mese.

C’¢ poi chi ha desideri piu “futili” , come il
divenire ricchi, il possedere auto di lusso o vestiti
firmati, altri ancora piu nobili, come I’aiutare chi é
in difficolta o nell’ indigenza, prestando servizio
nelle Caritas di zona o in altre associazioni,
donando cosi il loro tempo, il loro operato o beni
di prima necessita.

Vi sono poi persone che provano altri tipi di
desiderio, che li conduce, quasi li “spinge” su
sentieri piu spirituali, molti si affidano alla
religione, dal latino (religio) “legare”, mettere
insieme (persone) vincolate alle credenze, agli
obblighi e ai divieti sacrali, chi a quella Cristiana,
sia essa cattolica, ortodossa, evangelica o
protestante o in altre frange che da essa sono stati
partoriti, chi nelle altre religioni abramitiche, altri
nell’ induismo o nel buddismo, comunque tutti
sotto la figura di una guida spirituale, sia esso un
ministro del culto cristiano, un rabbino, un imam o
un bramino.

Vi e poi una minoranza di persone a cui la
religione ed i suoi ministri non bastano, cercano

nael I::1

una spiritualita piu profonda, piu intima basata su
di una gnosi, dal greco (gnosis) “ conoscenza”
individuale, elemento essenziale nella ricerca dell’
Essere, conoscenza che é fonte di redenzione e
salvezza.

Nel Trattato sulla Reintegrazione degli Esseri,
Martinez de Pasqually( Grenoble 1727 — Santo
Domingo 20 Settembre 1774), maestro di Louis-
Claude de Saint-Martin, narra che dopo la
prevaricazione perpetrata da Adamo, con
conseguente caduta dal suo status di coadiuvatore
del Divino, egli immediatamente prova un intenso
e profondo desiderio di ritornare alla sua
condizione originale.

Condizione che potra essere riacquisita attraverso
I’ espletamento costante e continuo del Culto
Divino, che trovera apice e completamento nella
figura del Cristo.

Questo e il mythos alla base dell’Ordine degli
Eletti Cohen fondato da Martinez, uomini di
desiderio che all’ ombra del Culto Divino si
sarebbero riconciliati e successivamente reintegrati
con I’ Essere.

Questa e |’ eredita spirituale che passando
attraverso il Filosofo Incognito e giunta fino ai
nostri  giorni, convogliata all’ interno del
Martinismo.

Il matrinista non ha un desiderio di ricercare
quindi un “perfezionamento” individuale, morale,
ma ricerca la via per ritornare alla Sorgente
liberandosi dal giogo di quegli Enti che lo legano e
costringono in questo mondo.

Scrive nella prima delle sue dieci preghiere il
Filosofo Incognito :

“Sorgente eterna di tutto cio che e, tu che invii ai
prevaricatori gli spiriti di errore e di tenebre che li

Sovrano ordine

e

Gnostico Martinista




Ecce Quam Bonum Dicembre 2025

separano dal Tuo amore, invia a colui che ti cerca
uno spirito di verita che lo avvicini a Te per
sempre.

Che il fuoco di questo spirito consumi in me
perfino le piu piccole tracce del vecchio uomo e
che dopo averlo consumato faccia nascere da
questo ammasso un nuovo uomo sul quale la Tua
mano sacra non disdegni di versare piu 1’ unzione
santa”.

In queste poche righe, Saint-Martin mette tutta 1’
essenza di cio che é il desiderio che ci anima, che
ci spinge in quel movimento anabasico verso I’
Essere.

Attraverso pratiche come la retrospezione, I’
introspezione, la meditazione, comprendiamo
quanto in realta siamo frammentati nel nostro
essere, quanto siamo meccanici e assopiti nel
nostro agire quotidiano, quanto il mondo in cui
viviamo e le forze che lo governano siano
fameliche ed energivore e che il tempo e gli
affanni che qui viviamo sono solo una mera
illusione.

Attraverso lo studio e la conoscenza, la preghiera
consapevole, la mantralizzazione dei nomi sacri, la
pratica teurgica e la purificazione, alimentiamo
quel fuoco interiore che noi chiamiamo desiderio,
il collegamento eggregorico con tutti i fratelli e le
sorelle dell’ Ordine lo amplifica e lo protegge, ci
dona quello slancio verticale, ma soprattutto
attraverso la pratica giornaliera, in luna piena,
negli equinozi e nei solstizi del Culto Divino
potremo come dice Saint-Martin ricevere quello
spirito di verita che ci permettera di avvicinarci
sempre piu all” Essere.

Il sentiero martinista dona a chi lo percorre la
consapevolezza che solo attraverso il continuo
esercizio sacerdotale del Culto Divino si puo
giungere a quella fondamentale riconciliazione
dell” uomo nell’ Uomo e successivamente con il
Divino, che da forza e sostanza al desiderio
ultimo, che e quello Reintegrarsi nelle nostre
proprieta e virtu, tornando cosi all’ Essere e a
quello stato primordiale che possedevamo prima
della caduta.

Sovrano ordine

Gnostico Martinista




Ecce Quam Bonum

Dicembre 2025

PO DR |

SAINT-MARTIN

L

PREMESSA

Nel cammino iniziatico proposto da Louis-Claude
de Saint-Martin, il cuore occupa una posizione
centrale, non come semplice simbolo di sentimenti
umani, ma come vero organo metafisico, capace di
accogliere e riflettere la conoscenza divina.
Pertanto, la reintegrazione dell’'uomo non avviene
attraverso una sola via che puo essere intellettuale
o rituale: ed’e proprio nel cuore che si consuma
I’opera interiore, ed e attraverso il cuore che
I’uomo ritrova la sua originaria somiglianza con il
Principio, con quell’ente primordiale al di sopra
del quaternario; del mondo demiurgico in quanto il
il Cuore stesso diventa effettivamente il “Luogo
della Presenza”. Appunto per questo, Saint-Martin
afferma che “Dio parla al cuore dell’uomo”, ma
non per metafora. Il cuore é il punto dove 1’essere
umano puo percepire 1’azione dello Spirito (Ente,
Dio Padre...), quando 1’anima si é resa disponibile
ad accoglierlo. La conoscenza divina non si
impone con rumore, ma si rivela nel SILENZIO
interiore. Per inciso e un un sentire, una sorta di
percezione che e piu profonda del pensiero stesso.
Non € pensare ma viene paragonata ad una
particolare luce, un logos, che si accende e
illumina dall’interno e si riflette all’esterno ben
oltre il corpo fisico.

Questa concezione, paradossalmente, ribalta la
tradizione razionalista del suo tempo, ovvero, dice
che la verita non si conquista con lo studio o con
I’arguzia, ma con la purificazione dell’interiorita.
Il cuore é cosi 1’altare dove I’uomo offre se stesso
in sacrificio per ricevere una ricompensa, il dono
piu superiore ed elevato.

LE DUE VIE AVVERSARIE: QUELLA DEL
“CUORE” E DELLA “POTENZA”

IL CUORE COME
SEDE DELLA CONOSCENZA DIVINA

Pietro A::l::

Per Saint-Martin, la conoscenza divina non si
ottiene tramite tecniche di conferimento di potenza
0 potere, né attraverso 1’accumulo di segretezza e
rituali vari, piuttosto, la sua esperienza lo porta a
distaccarsi  progressivamente dalle  pratiche
esteriori, riconoscendo che il vero lavoro teurgico
si svolgeall’interno del Cuore dell’uomo stesso,
tramite un opera individuale. La trasformazione
interiore, la trasfigurazione é la condizione
affinché LA luce divina possa manifestarsi.
Ebbene, e proprio la dove altri cercano strumenti
per influire sulle forze invisibili, Saint-Martin
semplifica il tutto, alla volta della sincerita del
cuore, la bonta, la benevolenza verso il prossimo.
La vera teurgia e morale prima che operativa: e
I’azione della Divinita nell’'uomo e attraverso
I’'uvomo, quando il cuore e divenuto ricettivo
all’essere.

/1\

74%7

/AL

A\l

Sovrano ordine

Gnostico Martinista



Ecce Quam Bonum

IL CUORE E COME IL
DELL’UOMO-SPIRITO
Il cuore, nella prospettiva Martinista si Saint-
Martin, non e solo una parte dell’'uomo
psicologico, ma il punto in cui I’Uomo-Spirito puo
nuovamente manifestarsi. E il luogo della
Reintegrazione degli esseri con il divino, dove
I’essere umano ricorda la sua origine divina e si
riconnette al suo ente-fonte o alla Fonte se
vogliamo.
In questo senso, il cuore e praticamente una porta
verso I’infinito che si distende in 3 direzioni:

1. verso I’alto, che apre alla conoscenza
trascendente;

2. verso ’interno, che permette di ritrovare la
propria essenza;

3. verso il prossimo, perché la carita, il darsi

agli altri e il segno dell’autentica illuminazione.
Una manifestazione, in pratica di essa.
Per ogni Uomo di Desiderio, in particolare per un
Martinista la vera conoscenza divina non isola
I’individuo, ma lo rende piu unito alla creazione e
ai suoi simili, nel contempo, la nostra “catena
eggregorica” deve sostenere tutti i fratelli “in vita”
e “oltre il velo”, nella comune opera all’interno
della propria ’individualita, della “singolarita” di
ogni rituale personale o anche collettivo (tornata)
all’interno dei perimetri del NVO. Il percorso
iniziatico Martinista e da considerarsi come un
percorso iniziatico puro e autentico di tipo
“Sacerdotale”, il cui compito e il “Culto Divino”,
con I’intento di integrazione dell’ Uomo con I’ente
e nelle sue originarie qualita di potenza e spirituali,
nell’incontro con il “Dio Padre”, nel “Pleroma”,
quel mondo dello spirito e della conoscenza,
trascendente al mondo degli arconti e sotto il
dominio del Demniurgo, in cui siamo costretti a
vessare a causa di quel “turbamento” che ci ha
portati a vivere un concatenamento di cicli eterni
in balia delle correnti della “natura” e “del
mondo”. L’uomo di fatto diviene un
“consapevole” messaggero, o se vogliamo il Punto
di congiunzione tra i “due mondi”: Il mondo dello
spirito, e il mondo fisico. Il ternario e il
quaternario. Un anello di congiunzione tra il
mondo della materia e quello della conoscenza.

CENTRO

Dicembre 2025

[’UOMO DI DESIDERIO E IL. CONCETTO DI
PURIFICAZIONE MARTINISTA:
Da cio che e evidente, il Martinismo e il NVO,
come eredita spirituale di Saint-Martin, propone
un cammino di purificazione del cuore, che si
suddivide in tre step:

1. una purificazione del pensiero, che deve
allinearsi alla luce;

2. una purificazione della parola, che diventa
strumento di consolazione e non di divisione;

3. una purificazione dell’azione, che deve
riflettere I’armonia divina in noi.
Non si tratta solo di una disciplina morale, ma di
un’opera alchemica interiore. Ogni sforzo sincero
rende il cuore piu sensibile alla presenza
dell’ Assoluto. Ogni impurita rimossa permette alla
luce di circolare piu liberamente.
Il martinista non cerca la conoscenza per
possederla, ma per esserne trasformato.
Conclusione
Per Saint-Martin, il cuore e il vero santuario
dell’uomo, la sede della conoscenza divina e il
centro della reintegrazione. E nel cuore che
I’uomo incontra il suo Creatore, ed e attraverso il
cuore che gli viene restituita la sua identita piu
alta.
La via del cuore non e facile, perché esige
sincerita, sacrificio, vigilanza. Ma é la via piu
diretta, la piu pura e la piu conforme alla natura
dell’anima. In essa risuona I’insegnamento
perenne del Filosofo Incognito:
“Non cercate lontano cio che e gia in voi. Non
cercate fuori cio che vi parla nel cuore.”
Quando Saint-Martin affermava che il cuore e la
sede della conoscenza divina, non indicava un
semplice simbolo poetico, ma il centro piu reale e
pill operativo dell’essere umano. E nel cuore che
I’'uomo incontra 1’Assoluto, € nel cuore che
I’Invisibile parla, e sempre nel cuore si radica la
dignita spirituale dell’Uomo, che nessuna struttura
sociale, nessun potere terreno, nessun possesso
puo né concedere né togliere.
Oggi, piu che nel XVIII secolo del Filosofo
Incognito, tale verita risuona con urgenza.
Viviamo in tempi di confusione, in cui la ricchezza

Sovrano ordine

Gnostico Martinista



Ecce Quam Bonum

materiale viene scambiata per valore, la notorieta
per sapienza, la potenza economica per autorita
morale. Eppure, in mezzo a questa illusione
collettiva, si eleva ancora, immutata, la voce di
Saint-Martin: solo il cuore puo conoscere Dio.

RIFLESSIONI PERSONALI SULLA SOCIETA’
DI OGGI TRA SANTONI, IMBROGLIONI E
“FALSI MITI”: IL CENTRO DEL CUORE

DIAMETRALMENTE OPPOSTO AL
DECADIMENTO DELLA SOCIETA’
MODERNA

Anche durante le nostre esperienze di vita che ci
portno a scegliere o talvolta a provare determinati
percorsi, del resto, ci si e spesso imbattuti in strane
e “arabeggianti” mistificazioni del materialismo, o
in personaggi auto proclamati “profeti o santoni”.
O semplicemente insegnanti di metodi strampalati
per accumulare abbondanza, salute e ricchezze in
un mondo che naturalmente la toglie. Qualche
breve riflessione, non solo su costoro ma sul
mondo che ci circonda, cosi decaduto, sarebbe
giusto farsele ponendoci anche noi tuttavia al
centro del problema. Con le nostra debolezze, con
i nostri atriti e tutte le difficolta che ci ostacolano
nel proseguo di ogni nostro cammino. Ma
soprattutto, comprendere neutralmente in che
direnzione stiamo andando, se € realmente giiusto
cio che stiamo facendo. Se a parlare siamo noi o
qualcun altro ci sta manipolando sia per suoi
interessi, scopi che anche per soddisfare una sua
delirante mania di grandezza. Sono realmente i
nostri sentimenti cio che percepiemo? O una
nevrosi collettiva mondana, un residuo di
emozione che nasce da una qualsiasi suggestione
esterna ed interna a noi? Molto spesso, per chi
segue certe correnti “di moda” la verita potrebbe
risultare alquanto deludente. Ma dal momento che
si apre gli occhi, c’¢ uno stravolgi9mento
completo di cio che pensavamo e si diventa piu
consapevoli, ma anche piu responsabili di molte
cose.

Ebbene, in realta, la nostra soprattutto, epoca e
dominata da una sovrabbondanza di stimoli
esterni: immagini, opinioni, distrazioni, conflitti e
desideri moltiplicati all’infinito. ’uomo moderno
é frantumato e disperso; vive fuori di sé, lontano

Dicembre 2025

dal proprio centro. In tale condizione, e naturale
che la conoscenza divina appaia remota, quando in
realta e solo velata dal rumore. Influenzato da
stereotipi, miti dell’era moderna e ipocriti “miti da
seguire”, spesso a suo svantaggio. Ormai,
oggigiorno, la stragrande maggioranza della gente
si vede camminare per strada, con il volto sempre
chino su uno smartphone, pieni di invidia, di
rabbia e di rancore. E il fatto € che ogni epoca ha
avuto i propri miti e i propri finti-valori. Ha
sempre vissuto alla merce di “miti” e purtroppo
anche di comodissimi “capri espiatori”, molti dei
quali pure canonizzati a distanza di secoli:
ipocrisia e insostanza. La piu totale!

Al contrario, Saint-Martin ci ricorda invece, che
I’accesso alla verita non dipende da strumenti
complicati, né da tecniche esoteriche particolari o
sofisticate, ma tutto per lui, dipende dal ritorno al
cuore, dalla disciplina interiore che rende 1’uomo
capace di ascoltare la voce dell’Interiore Maestro.
Questa via é piu semplice e piu difficile allo stesso
tempo: semplice perché non richiede altro che sé
stessi; difficile perché implica un’opera costante
contro I’orgoglio, la vanita, 1’illusione dell’io.

I “SEDICENTI” RICCHI E BENESTANTI E LA
LORO “POVERTA DI CUORE”

Un fenomeno tipico, come accennato, della nostra
epoca e I’emergere dei sedicenti saggi, per lo piu
arricchiti, coloro che, possedendo denaro o
apparendo come tali, credono di aver conquistato
un valore reale. Essi si muovono come se la
ricchezza fosse un equivalente della conoscenza,
del merito o persino della saggezza o addirittura
una “grazia” o un qualcosa di “spirituale”. Ma la
ricchezza del mondo, dice Saint-Martin, non solo
non avvicina a Dio: spesso ne e il principale velo,
se pensiamo a quanti esempi di vita, tra
personaggi questi famosi e/o influenti personaggi
(peraltro molto bravi a vendersi) tra santoni e
perbenisti e benefattori o filantropi affini a loro
stessi, molti dei quali si arricchiscono e fanno
spesso bella figura sulle disgrazie altrui: come
gente che parlando di esoterismo e spiritualita,
insegna come attrarre soldi e ricchezza piuttosto
che parlare di un percorso “genuino e autentico”.

Sovrano ordine

Gnostico Martinista



Ecce Quam Bonum

Molti di costoro sono spesso persone benestanti, in
continua ricerca di approvazione o di “like” sui
social, magari, per le generazioni piu giovani. Il
sedicente ricco, il “business man spirituale” o
“new age” accumula cio che perisce, mentre
trascura cio che e eterno e da tempo indefinito
infuso all’interno del Cuore.

Ed e proprio questo che distingue la “sapienza
iniziatica pura”, da questi ridicoli modi di pensare
che di fatto sono solo una mistificazione delirante
del materialismo:

I’uomo non vale per cio che possiede, o che ha
attratto nella vita ma per cio che lascia operare
attraverso il suo cuore. Cio che poi potrebbe
ottenere, deve essere solo un riflesso di tutto un
lavoro, ma di fatto nel contempo, uno strumento
per poter far si che esso/a continui a fare la sua
opera, fino a quando alla fine non si rintegrera con
I’ente, con il Dio padre, in quel Pleroma dove tutto
ha avuto origine da tempo indefinito.

IL PROGRESSO. MA QUALE?

Molti di questi potenti ed illustri, famosi
personaggi sia della politica che dello spettacolo
che di altro, della nostra epoca parlano di liberta,
progresso, successo, ma non conoscono la liberta
del cuore, il progresso dell’anima, il successo
dello spirito. Possiedono molto e comprendono
poco. Si credono grandi e sono prigionieri delle
loro stesse ambizioni.

[’uomo di “desiderio”, invece, sa che la vera
ricchezza é invisibile, che la vera grandezza non si
proclama, che la luce divina non visita i palazzi
del potere, ma le dimore interiori dell’anima e
dello spirito, di chi si e reso semplice, disponibile,
umile e disposto a ricevere. A sentire nel Silenzio
la voce di Dio Padre.

LA VIA DEL CUORE E’ UNA VERA E
PROPRIA LOTTA SPIRITUALE NELLA
SOCIETA DEL CAOS DEL MONDO, SOTTO
L’INFLUENZA DEL “DEMIURGO” E DEGLI
“ARCONTI”

Nel mondo attuale, scegliere la via del cuore
significa compiere un atto di resistenza, una vera e
propria lotta, dove il concetto di “bene e male”
assume un significato terribilmente “relativo”:

Dicembre 2025

Resistere e lottare al cinismo dilagante,
all’indifferenza verso il dolore altrui; alla
tentazione di misurare I’'uomo secondo parametri
economici o sociali. E resistere, lottare anche alla
menzogna che identifica I’apparenza con la verita.
Quell’apparenza dove i piu ingenui o colpiti, nei
loro momenti di umana debolezza, spesso si
lasciano plagiare diventando delle marionette in
mano a manipolatori. Percorrere un viatico
spirituale  autentico implica accettare uno
stravolgimento delle nostre idee. Accettare la
relativita dei concetti di “bene e male”. Accettare
di sentirsi soli in un momndo dominato
dall’ignoranza dove talvolta e inutile essere
perdere tempo addirittura a spiegare determinate
cose, pena, il divenire ugualmente vittime del
proprio “ego”.

Per Saint-Martin, la riforma del mondo comincia
nel cuore dell’'uomo: Se il cuore tace, la societa
diventa meccanica; se il cuore si spegne, le
relazioni diventano strumenti; se il cuore si
indurisce, la giustizia diventa calcolo.

Oggi, in un autentico percorso iniziatico, non ci si
puo limitare a custodire una dottrina, ma deve
lottare per custodire una presenza, poiché Il
mondo necessita di cuori illuminati, non di nuovi
sistemi, di nuovi modi di pensare o di “pensiero
unico”. Ha b3isogno di esseri che testimonino il
“logos” , non di predicatori o santoni arricchiti che
parlano senza vivere cio che dicono. Tantomeno di
“riusciti di turno” che parlano di saggezza. Ma, per
un attimo pensiamo cosa faremmo noi al loro
posto.

IL LAVORO CARDIACO INTERIORE COME
VIA TEURGICA DA PERCORRERE

Saint-Martin ci ha insegnato che la vera teurgia
non € la manipolazione di forze, ma la
trasformazione dell’'uomo in canale della Divinita.
La sua via e esigente perché é interiore; € severa
perché e semplice; € luminosa perché non lascia
spazio agli idoli del mondo. In un percorso
spirituale puro esistono due via: una cardiaca e una
teurgica. Le due vie si intrecciano e vanno di pari
passo: non e possibile seguire una via teurgica se
prima non si percorre quella cardiaca. Vale a dire:

Sovrano ordine

Gnostico Martinista



Ecce Quam Bonum

la proima regola e avere il controllo delle proprie
emozioni per percepire la realta e aprire il cuore all
infinito. La cia teurgica, inizia dove il dolore
dell’anima trova ola quiete. Nel Silenzio appunto.
Il cuore che vuole conoscere Dio-Padre deve
imperativamente, purificarsi dall’orgoglio che
pretende di possedere la verita, quando e solo
ipocrisia; liberarsi dall’avarizia che teme di
donarsi al prossimo essere vigile e attenta alkla
“vanita” che confonde il riconoscimento sociale e
il prestigio con la “Grazia Divina”. Deve
imperativamente coltivare la “benevolenza” che e
di fatto il principale segno della presenza del
principio e custodire il Silenzio che e la lingua
con cui si esprime Dio. Pertanto, In un’epoca in
cui tutto sembra muoversi verso 1’esterno, verso
I’apparire, I’'uomo di desiderio opera verso il suo
interno:

Egli coltiva al distacco quando la societa, con il
suo “luccichio” e con i suoi “stereotipi” datti di
media, smartphone, gente di spettacolo e di
successo, spinge all’avere abbondanza, quando la
societa idolatra 1’apparenza mistificandola e cosi
spacciandola come “amore” o “spirito”, egli cerca
I’essenza vera.

[’uomo di desiderio, nel suo viatico iniziatico
percorre da dentro, nel suo silenzio, talvolta in
maniera dolorosa un percorso iniziatico “puro” al
di fuori dal “coro” o dal “gregge” di pecore
inevitabilmente dirette verso la loro stessa fine.
Inconsapevoli di una catastrofe imminente dove
loro stessi, non sanno talvolta neppure di essere i
coautori, gli alimentatori di questa decadenza.

L’uvomo iniziatico, ¢ solo. Solo nel mondo di
ignoranza, in balia di “attriti” interiori ed esteriori,
talvolta insopportabili: un essere solo a ricercare
quella conoscenza e quella “grazia concessa” che
solo un enorme atto d’ “Amore”, riconducibile
solamente al distacco ad ogni forma di pensiero
“comoda” e ad ogni costrizione. E ad ogni
influenza di “noti” personaggi,quando il mondo
esalta i sedicenti ricchi e i riusciti di turno, egli
ricorda che solo il cuore puo essere davvero ricco
di tesori non appartenenti alla “natura” del mondo.
Ma al contrario, I’uomo stesso, essendo “alieno” a

Dicembre 2025

questo mondo, si serve degli strumenti a
disposizione con il solo scopo di elevarsi e non di
accumulare beni. I beni possono essere un mezzo
per continuare la propria opera, ma non
I’obbiettivo che e la sola reintegrazione alla volta
della riconciliazione, tramite il “Culto Divino”.

CONCLUSIONE

La nostra societa soffre non per mancanza di beni,
ma per mancanza di bene; non per scarsita di
informazione, ma per scarsita di sapienza; non per
difetto di mezzi, ma per difetto di cuore.

Il messaggio di Saint-Martin € oggi piu attuale che
mai:

Non vi € conoscenza superiore senza
trasformazione del cuore, ne Reintegrazione senza
ritorno al Principio, tantomeno “Luce” (Logos)
senza interiorita.

La speranza ¢ alla fine che ciascuno di noi, Fratelli
e Sorelle, divenga nel proprio tempo e nei propri
“limiti umani” e come Sacerdote del Culto
Divino, un testimone Silenzioso ma il piu possibile
efficace della via del Cuore e dello Spirito, che ¢
una via che non passa attraverso le ricchezze del
mondo, si mostra con insalate di parole o eclatanti
deliri di potenza. Ma che nella piu che semplice
normalita, puo rinnovare il mondo dall’interno di
noi stessi. Una via che non promette o millanta
gloria, ricchezza, abbondanza o potere, ma
restituisce dignita. Una via che non cerca di
dominareil piu debole; il piu fragile, il piu povero,
ma che fa di tutto per servire e che seguendo gli
insegnamenti e I’esperienza del Filosofo
Incognito, ricorda che la vera potenza é quella
dell’Amore, ma di un tipo di Amore che ci fa
capire che solo da li ’'uomo puo conoscere Dio.

Vi Abbraccio Innanzi alle Nostre Sante Luci

Pietro A:::1:::

Sovrano ordine

Gnostico Martinista



Ecce Quam Bonum

W

:____,..---

1. Mettermi alla presenza di Dio. Egli € ovunque;
specialmente il Suo unico Figlio, il Verbo Gesu, e
li, mi vede, mi attende e dirige il soffio ineffabile
dello Spirito sul mio cuore. Adoro tutti e tre,
imploro il loro aiuto, il loro perdono.

2. Fisso il mio pensiero su un mistero, su una virtu
che mi manca, su un difetto da sanare — o meglio
ancora, su una delle scene del Vangelo. Rifletto su
questa verita, questa virti o questo difetto: ne
cerco la natura, il modo, l'influenza, le
conseguenze. Oppure immagino Gesu nella scena
scelta. Del resto, questa scena esiste sempre nella
Luce: il mio spirito puo trovarla li, se so lasciarmi
commuovere da un fervore crescente, dalla
compassione all'ammirazione, e poi all'adorazione.
3. Quando il mio tenero cuore balzera verso
l'oggetto che desidera, mi volgero indietro,
considerando la mia inferiorita, la mia miseria, i
tentennamenti della mia volonta; enumerando tutto
cio che mi manca per raggiungere I'ideale
intravisto in quel momento.

4. E poi mi rivolgero a Gesu, mio Amico, il mio
unico vero Amico: Gli ricordero che ha promesso
di rispondere a coloro che lo implorano; Lo
implorerd con le Sue sofferenze: «Tu che eri
affamato, aiutami contro la mia gola; Tu, Signore
universale, che hai obbedito ai servi piu ignobili,
salvami dalla mia vanita». Gli chiedero di
rendermi migliore, unicamente per poterLo servire
meglio. E chiedero la stessa cosa a Sua Madre, la
Vergine intercedente.

5. Infine, esaminero se i miei impulsi sono puri,
se non vi e mescolato alcun amor proprio.

6. Poi prendero la ferma e calma risoluzione di
fare questa o quella cosa, o di evitarne quest'altra,
che siano collegate all'argomento su cui ho
meditato. E mi diro che, anche se non mantengo il

\ Ng?ﬁ'

'METODO DI MEDITAZIONE DI SEDIR COSI COM
FINSEGNATO NEILE Wil ;,,ff///,
“SETTE GIARDINI MISTICT

e W

Dicembre 2025

S . e e o

ﬁ-'

j da E lenc_mdro

Lo

mio proposito venti volte al giorno, lo riprendero
una ventunesima volta con la stessa calma e la
stessa energia.

7. Inoltre, il giorno in cui questo esercizio mi
annoiera, lo prolunghero di cinque minuti, per
ridurre adeguatamente la pigrizia.

Questa breve ed intensa pratica racchiude
I’essenza della meditazione cardio-spirituale
propria del martinismo autentico, quella che Saint-
Martin chiamava «la via del Cuore» e che
costituisce il suo contributo piu originale alla
tradizione cristiana esoterica.

L’atto iniziale — «mettermi alla presenza di Dio» —
non é una semplice formula devozionale, ma
I’ingresso consapevole in quello stato di coscienza
che possiamo definire «stato di privazione attiva»:
I'uvomo si svuota di ogni immagine mentale
autonoma per farsi recipiente puro della Presenza
divina.

L’attenzione € volutamente radicata nel plesso
cardiaco perché, nella fisiologia spirituale del
martinismo, il cuore é il solo organo capace di
percepire direttamente la Sostanza divina senza
passare attraverso la mediazione razionale o
immaginativa. E il centro dove il «pensiero del
Cuore» (secondo 1’espressione stessa del Filosofo
Incognito) puo unirsi alla Parola vivente. Un
pensiero puro e slegato da ogni attivita reattiva alle
sollecitazioni delle cose di questo mondo!

Le «eccelse figure divine della narrazione
cristiana» non vengono qui evocate come
immagini storiche o dogmatiche, ma come realta
viventi e operanti: il Padre ovunque presente, il
Figlio-Verbo che «é li, mi vede, mi attende»
(presenza personale e contemporanea), lo Spirito
che «dirige il soffio ineffabile» sul cuore
dell’orante. Si tratta dunque di una contemplazione

Sovrano ordine

Gnostico Martinista



Ecce Quam Bonum

teandrica: I’'uomo non pensa Dio, ma lascia che
Dio pensi in lui.

L’adorazione trinitaria e la duplice domanda di
aiuto e di perdono collocano immediatamente
I’esercizio nell’orizzonte della Reintegrazione:
solo chi riconosce la propria caduta puo essere
rialzato; solo chi si umilia nel cuore riceve la
discesa del Riparatore.

E’ quindi condensato I’intero cammino martinista:
silenzio mentale, radicamento cardiaco, apertura
alla Presenza trinitaria reale, supplica di
purificatrice. Non c’é traccia di visualizzazione
arbitraria, di tecnica respiratoria forzata o di
speculazione intellettuale: solo la nudita
dell’anima davanti al suo Principio, nell’attesa che
il Verbo «scriva» in lei la sua Parola di vita. Un
cammino sicuramente di spogliazione, ma che non
e esente da pericoli di caduta e di assenza di
sforzo. Per questo — come giustamente e
amorevolmente ci viene ricordato al termine della
pratica — qualora la pigrizia si mostri, ’'uomo di
autentico desiderio si impegnera con maggior
cimento e ferrea costanza!

E solamente in questo modo che la pratica — ivi
compresa quella rituale - cessa di essere
un’etichetta e diventa azione vivente.

Dicembre 2025

THE TRUE PRINCIPLES OF ALL THINGS.

Sovrano ordine

e

Gnostico Martinista




Ecce Quam Bonum

Dicembre 2025

Jfl I

ESOTERICA

er

)7 ¢l

& St




Ecce Quam Bonum

Dicembre 2025

' & ANTICA ASTRONOMIAE |
CALENDARIO INIZIATICO

La Macchina di Anticitera e senza dubbio
I’artefatto piu noto agli iniziati quale strumento di
comprensione dell’astronomia antica, poiché
capace di riassumere gli eventi cosmici essenziali
al cammino di conoscenza e di elevazione
spirituale. La Macchina di Anticitera era un
calcolatore analogico che, secondo ricerche
recenti, sarebbe stato messo in funzione nel 178
a.C.; essa descriveva con grande precisione cio
che si poteva osservare del cielo, senza strumenti
ottici, all’epoca della sua fabbricazione. Il
meccanismo, azionato mediante una manovella,
serviva anche a prevedere le eclissi e poteva
illustrare tanto i movimenti del Sole e della Luna
quanto quelli delle cinque altre «pianete» visibili.
E stato dimostrato che una manovella mancante
doveva azionare una ruota principale che muoveva
I’insieme degli ingranaggi e delle lancette
necessarie alla lettura delle indicazioni. Non si
tratta qui di descrivere nel dettaglio la Macchina
(cosa che altrove e stata svolta in modo eccellente)
bensi di mettere in rilievo alcuni elementi che
questo strumento indicava, elementi astronomici
che ritroveremo in numerose Tradizioni
iniziatiche, dai culti antichi sino all’affinarsi
rituale della trasmissione delle piu solide
spiritualita esoteriche occidentali.

Si iniziava dunque azionando la manovella per
regolare il mese e 1’anno sul ciclo di Metone (19
anni). Gli alchimisti che operano nella Via
sacerdotale non saranno sorpresi da questo dato,
poiché lavorano spesso con riferimento alle 235
lunazioni di tale ciclo, né dal sorprendente testo
greco posto sulla parte anteriore del meccanismo,
che menziona Venere, Hermes/Mercurio e lo
zodiaco. L’altra faccia del meccanismo permetteva
di regolare il giorno secondo i 365 giorni del

calendario egiziano, un calendario solare che
influenzera le filosofie successive, e che conferiva
a Sirio un’importanza centrale. La Macchina si
basava anche su altri cicli, fra cui quello dei saros
— come oggi vengono chiamati — che consentiva di
prevedere le eclissi. Il meccanismo doveva essere
azionato in modo piuttosto complesso per ottenere
la previsione esatta del giorno dell’eclissi; il
metodo impiegato dai costruttori della Macchina
era relativamente affidabile per le eclissi lunari,
ma solo accettabile per le eclissi solari, poiché

Sovrano ordine

e

Gnostico Martinista




Ecce Quam Bonum Dicembre 2025

queste ultime sono visibili unicamente su una realta legato a operazioni spirituali estremamente
fascia ristretta della superficie terrestre. Altri raffinate, conformi al cielo osservabile a occhio
indicatori potevano inoltre fornire I’ora dell’eclissi nudo.

e predirne il colore (la Luna assume una tonalita
rossa in certe configurazioni).

Un altro artefatto del tutto straordinario € un
bassorilievo dell’antico Egitto, denominato
Zodiaco di Dendera. Questa incredibile
rappresentazione dell’universo astronomico
sarebbe stata realizzata nell’anno 50 a.C., secondo
I’Istituto Francese di Archeologia Orientale, ma
tale datazione appare eccessivamente recente
rispetto ad alcune iscrizioni che ornano 1’oggetto.
Conviene premettere che nel corso del tempo sono
state diffuse numerose copie grafiche
completamente errate, e che occorre sempre
riferirsi all’originale, che alcuni hanno ribattezzato
Disco di Nut (NWT) — disco del cielo — poiché la
sua ampiezza supera di gran lunga il solo cerchio
zodiacale. Centrato sulla Piccola Orsa e sulla
Stella Polare, il disco presenta, nella loro
collocazione esatta, 72 costellazioni (delle 88 che
compongono la nomenclatura moderna). Anche se
alcune di queste costellazioni non possono essere
identificate con i nomi che riceveranno piu tardi, si
riconosce qui con assoluta chiarezza il cielo o .0
visibile. ﬁ-:“;,. o e Vi (DO il ¥
Lo Zodiaco di Dendera mostra inoltre, in modo del
tutto evidente, la costellazione denominata
Ophiuchus (in francese: le Serpentaire; in italiano:
il Serpentario o Ofiuco); questa costellazione e
rappresentata dal dio-sole Ra, il quale e seduto su
una barca le cui estremita figurano la testa e la
coda di un serpente. Il Serpentario, di cui una
piccola parte penetra tra lo Scorpione e il
Sagittario, e rappresentato come un uomo che
sostiene un serpente a braccia tese. Occorre
ricordare che la costellazione del Serpente e divisa
in due parti (poste ai due lati del Serpentario): la
testa (Serpens Caput), situata in gran parte
nell’emisfero boreale, e la coda (Serpens Cauda),
che si dispiega ampiamente nell’emisfero australe.
A causa della sua presenza sull’eclittica, numerosi .
gruppi iniziatici e religiosi, fin dall’antichita piu - 4
remota, hanno considerato nella loro astrologia

rituale il Serpentario come il tredicesimo segno

dello zodiaco, un segno spesso occultato ma in

Sovrano ordine

Gnostico Martinista



Ecce Quam Bonum

IN MERITO ALLA D
—

In merito alla distinzione tra Bene e Male aiuta a
comprendere, almeno per quanto queste cose
possono essere espresse, il simbolo della caduta
originale. La frammentazione della Verita totale, o
della Parola, poiché é la stessa cosa in definitiva, e
la frammentazione che produce relativita. Essa e
identica alla segmentazione dell'Adam Kadmon2,
le cui membra disgiunte costituiscono gli Adam
Protoplasti, cioe il primo formatore; la causa di
questa segmentazione e Nahash3, 1'egoismo o il
desiderio di esistenza individuale. Questo Nahash
non € una causa esterna all'uomo, ma é in lui,
sostanzialmente in uno stato potenziale, e diventa
esterno a lui solo nella misura in cui 1'uvomo stesso
lo esternalizza. Questo istinto di separazione, che
per sua natura causa la divisione, esorta I'uvomo ad
assaggiare il frutto dell'Albero della conoscenza
del Bene e del Male, cioé a creare la distinzione
stessa fra il Bene e il Male. Allora gli occhi
dell'uvomo si aprono, e poiché quello che era dentro
di lui e diventato fuori di lui e abbiamo come
risultato la separazione avvenuta tra gli esseri4 in
tal modo l'uvomo € stato il primo formatore. Ma
anche lui ora si trova soggetto alle condizioni di
questa esistenza individuale, ed e anche lui adesso
rivestito di una forma, o, per usare l'espressione
biblica, raccolto in una tunica di pelle. Egli e
rinchiuso nel dominio del Bene e del Male:
nell'Impero del Demiurgo.

Da questa breve esposizione, succinta e molto
incompleta, appare che il Demiurgo non é affatto
una potenza esteriore all’'uomo; egli non e che la
stessa volonta dell’'uomo nel momento in cui
realizza la distinzione tra il Bene ed il Male. Ma in
seguito, limitato in quanto ente individualizzato
proprio da quella volonta che in realta e la sua,
I’uomo la ritiene (la volonta, ndr) come qualcosa

Dicembre 2025

ISTIN

...---..A7 & .
Rene Guenon

.y

\:

di esterno, e cosi essa diviene distinta da lui. Non
solo, ma opponendosi essa agli sforzi che 'uomo
compie per uscire dal dominio in cui s’é egli
stesso imprigionato, egli la ritiene alla stregua di
una potenza ostile, e la chiama Shaitan:
I’ Avversario.

Annotiamo, del resto, che questo Avversario, che
noi stessi abbiamo creato e che creiamo in ogni
istante (infatti non si deve pensare che la cosa si
svolga in un tempo o in un luogo determinato) non
e affatto malvagio in quanto tale, ma e solamente
I’insieme di tutto cio che ci e avverso. Sotto un
profilo pit generale, il Demiurgo, quale ed in
quanto potenza distinta, € appunto il "Principe di
questo Mondo" di cui si narra nel Vangelo di san
Giovanni; anche in siffatto contesto, egli non é
propriamente parlando né buono né cattivo, o
piuttosto egli non e 1’uno e I’altro, poiché contiene
in se stesso il Bene ed il Male. Il suo dominio é il
Mondo inferiore, che si oppone al Mondo
superiore o all’Universo principiale da cui ¢ stato
separato. Al contempo e necessario rilevare che
questa separazione non € mai stata reale in senso
assoluto; essa e reale solamente nella misura in cui
la realizziamo, poiché questo nostro Mondo
inferiore € contenuto allo stato potenziale
nell’Universo principiale: essendo evidente che
una particola non potra realmente uscire dal Tutto.
E questo, d’altronde, che impedisce alla Caduta di

procedere  all’infinito.  Quindi  questa &
un’espressione dal significato completamente
simbolico, e la profondita della Caduta &

semplicemente la misura del grado di separazione.
E in tale contesto che il Demiurgo si oppone
al’Adam Kadmon o all’Umanita che e la
principiale manifestazione del Verbo. Questo &
solamente come una sorta di riflesso, poiché non é

Sovrano ordine

e

Gnostico Martinista




Ecce Quam Bonum

un'emanazione e non esiste di per sé; cio e
rappresentato dalla figura dei due vegliardi dello
Zohar5 e anche dai due triangoli del Sigillo di
Salomone.

Siamo quindi portati a considerare il Demiurgo
come un riflesso oscuro e capovolto dell'Essere,
poiché altro non puo essere nella realta. Non e
quindi un Essere; ma, da quanto abbiamo detto in
precedenza, puO essere considerato come la
collettivita degli esseri6 in quanto distinti o, se si
preferisce, in quanto hanno un'esistenza
individuale. Siamo esseri7 distinti nella misura in
cui creiamo noi stessi la distinzione, che esiste
solo nella misura in cui la creiamo. Quando
creiamo questa distinzione, siamo elementi del
Demiurgo e come esseri distinti apparteniamo al
dominio di quello stesso Demiurgo, che e cio che
viene chiamato Creazione.

Tutti gli elementi della Creazione, cioe le creature,
sono quindi contenuti nel Demiurgo stesso, e anzi
egli puo solo trarli da sé, poiché la creazione ex
nihilo é impossibile. Considerato come Creatore, il
Demiurgo produce prima la divisione e non e
realmente distinto da essa: poiché egli esiste nella
misura in cui esiste la divisione medesima. Quindi,
poiché la divisione e la fonte dell'esistenza
individuale, e questa é definita dalla forma, il
Demiurgo deve essere considerato come un
formatore e quindi e identico agli Adam
Protoplastici8, come abbiamo visto in precedenza.
Possiamo anche dire che il Demiurgo crea la
Materia, intendendo con questa parola il caos
primordiale che e il serbatoio comune di tutte le
forme; poi organizza questa Materia caotica e
oscura dove regna la confusione, facendo
emergere le molteplici forme di cui il tutto
costituisce la Creazione.

Dobbiamo ora dire che questa Creazione e
imperfetta? certamente non puo essere ritenuta
perfetta, ma, se assumiamo una prospettiva
universale, e solamente uno degli elementi
costitutivi della Perfezione totale. E quindi
imperfetta solamente se la  consideriamo
analiticamente separata dal suo Principio, ed e,
inoltre, nella stessa misura in cui e il dominio del
Demiurgo; ma, se l'imperfetto & solo un elemento
del Perfetto, non é proprio imperfetto, e ne

Dicembre 2025

consegue che in realta il Demiurgo e il suo
dominio non esistono piu dal punto di vista
universale: non piu che la distinzione tra Bene e
Male. Ne consegue anche che, dallo stesso punto
di vista, la Materia non esiste. L'apparenza
materiale e solamente un'illusione. E’ bene
precisare che non si dovrebbe concludere che gli
esseri9 che hanno questa apparenza non esistono,
poiché sarebbe cadere in un'altra illusione, che e
quella di un idealismo esagerato e mal compreso.
Se la Materia non esiste, la distinzione tra Spirito e
Materia scompare. In tal modo tutto non puo che
essere Spirito in realta, ma questa parola ha qui un
significato ben diverso da quello che le viene
attribuito dalla maggior parte dei filosofi moderni.
Questi, infatti, pur opponendosi alla separazione
fra Spirito e Materia, non lo considerano
indipendente dalla forma e dobbiamo quindi
chiederci in che modo esso differisca dalla
Materia; se si dice che non e esteso, mentre la
Materia € estesa, come si puo mettere in forma cio
che non e esteso? Inoltre, perché definire lo
Spirito? Che sia con il pensiero o no, € sempre
attraverso una forma che cerchiamo di definirlo, e
allora non e piu lo Spirito. In realta, lo Spirito
universale e 1'Essere, e non questo o quell'essere
particolare, ma e il Principio di tutti gli esseri, e
quindi li contiene tutti: ecco perché tutto e Spirito.
Quando 1'uvomo arriva alla conoscenza effettiva di
questa verita, identifica se stesso e le cose tutte
con lo Spirito universale, e allora ogni distinzione
scompare per lui, cosi che contempla tutte le cose
come raccolte in se stesso e non piu esteriori:
poiché l'illusione svanisce davanti alla Verita come
I'ombra davanti al sole. Cosi, grazie a questa stessa
conoscenza, l'uomo é liberato dai vincoli della
Materia e dell'esistenza individuale, non e piu
soggetto al dominio del Principe di questo Mondo,
non appartiene piu all'Tmpero del Demiurgo.

Sovrano ordine

Gnostico Martinista



Ecce Quam Bonum

COS'E LA MORTE PER

IL FILOSOFO

Dicembre 2025

“I morti sono viaggiatori momentaneamente
assenti.”

Il cambiamento che si crede accada nelle
condizioni di esistenza dell'essere che muore
dipende soprattutto dalle idee presenti in coloro
che continuano a vivere sulla terra. L'essere che e
appena morto segue le leggi immutabili fissate
dalla natura e prosegue la sua evoluzione senza
che le sue credenze personali debbano intervenire.
Se, come noi stessi crediamo fermamente,
qualcosa di noi sussiste in un altro piano, e
qualcosa che, presto o tardi, tutti arriveremo a
constatare. Allora, per quale motivo discuterne in
anticipo?

Dato che le relazioni fisiche tra il morto ed i vivi si
trovano interrotte, sono quest’ultimi quelli che
pretendono di svelare il mistero, ed e qui che
interviene la maturita intellettuale di ognuno di
noi.

Per alcuni, la morte e l'interruzione di tutto quello
che la natura ha svolto fino a quel momento.
L'intelligenza, il sentimento, gli affetti, tutto
svanisce improvvisamente ed il corpo si trasforma
di nuovo in erba, minerale o fumo, secondo il
caso.

Per altri, la morte ¢é la liberazione. L'anima, fatta
luce, si separa dal cadavere e si alza verso il cielo,
circondata da angeli e da spiriti gloriosi.

Tra queste due opinioni estreme esiste tutta una
gamma di credenze intermedie.

I panteisti basano la personalita del morto sulle
grandi correnti della vita universale.

I mistici sostengono che lo spirito liberato degli
intoppi della materia continui a vivere cercando di
salvare col suo sacrificio quelli che soffrono
ancora sulla terra. Gli iniziati delle diverse scuole

seguono l'evoluzione dell'essere attraverso i
differenti piani della natura. Fino al momento in
cui questo essere, in forza della propria volonta,
tornera ad acquisire un nuovo corpo fisico laddove
gli rimane ancora un "conto in sospeso"2. A tal
proposito ci é chi crede come la morte per la patria
liberi, quasi sempre, lo spirito da un ritorno o da
una reincarnazione... Quante opinioni, quante
discussioni, quante polemiche per un fatto naturale
del quale abbiamo la certezza che troveremo la
soluzione! Pero ci verra chiesta la nostra opinione
e, nel caso in cui interessasse al lettore, la
esporremo qui in modo sincero: i morti della terra
sono i vivi di un altro piano di evoluzione. Sta a
noi capire. La natura e avida e non lascia che
nessuno dei suoi sforzi venga sprecato invano.

Il cervello di un artista o di un saggio
rappresentano anni e anni di lenta evoluzione. Per
quale motivo si dovrebbe perdere tutto questo
improvvisamente? Lasciate che ognuno mediti in
silenzio le proprie idee personali.

Astra inclinant, non necessitant3.

Indichiamo quindi quello che crediamo sia il
cammino, e non costringiamo nessuno a
intraprenderlo.

Come quando uno dei nostri parenti stretti e in
viaggio in un paese lontano, lo accompagniamo
con il nostro pensiero generando pace nel suo
cuore. Vorremmo dare al lettore questa idea, che i
nostri morti non scompaiono per sempre; essi SOnNo
viaggiatori in un altro piano, che stanno
percorrendo una dimensione dove inevitabilmente
andremo tutti, se non cadremo nella disperazione e
nel suicidio.

"Il cielo si trova dove avremo posto il nostro
cuore", ci racconta Swedenborg4.

Nostro Signore Gesu Cristo, il cui nome é scritto

Sovrano ordine

Gnostico Martinista



Ecce Quam Bonum

in cielo fin dalla creazione della Terra, € un
salvatore in tutti i piani e non un carnefice. Chi
conosce l'angoscia e tutte le pene, si sforza di
riunire nel suo amore coloro che piangono qui e
quelli che vorrebbero gridare "dall’aldila": Ma non
disperate, siamo qui e il nostro amore vive in noi
attraverso voi...

E chiaro che come sulla Terra non esiste
un’uniformita di occupazioni e di livello sociale,
non ci sono regole fisse per I'evoluzione in quello
che chiamiamo il piano invisibile. Dopo un
periodo di sonno pit o meno lungo senza
sofferenza, dato che non esiste piu alcuna materia
terrena, lo Spirito si sveglia e inizia una nuova
esistenza. Inizialmente si relaziona con quelli che
ha lasciato sulla Terra e cerca di comunicare con
loro attraverso il sogno o,nel caso lo trovasse,
qualsiasi intermediario. Non bisogna forzare la
comunicazione tra i diversi piani, che sono sempre
molto delicati e possono presentare reali pericoli.
Quando, dopo un sincero desiderio o una fervida
preghiera accompagnata da un atto di carita fisica,
morale o intellettuale, lo Spirito puo manifestarsi e
cio accade sempre in modo che il suo caro sulla
Terra non abbia paura. Al contrario quando si
vuole forzare il contatto, esiste il pericolo di essere
ingannati dalla mente del "medium", che
inconsciamente racconta quanto vuole sentire colui
che consulta. Cio avviene sia attraverso le
immagini dei defunti, sia scene animate
galleggianti in astrale, sia, infine, attraverso esseri
che utilizzano il medium per avere una qualche
esistenza materiale. Quindi bisogna sapere come
attendere notizie dal viaggiatore. Bisogna chiedere
pacificamente come possiamo avere la certezza
della loro effettiva esistenza nell’aldila, e pensare
intensamente al viaggiatore. Dobbiamo attrarlo
con amore, non con disperazione e lacrime, cosi si
sollevera gradualmente il velo e un dolce
mormorio riempira il cuore, apparira il brivido
della presenza dell’aldila, e lentamente si scoprira
un grande mistero. Giunti a tale punto dobbiamo
rimanere in silenzio e non svelare il segreto né ai
profani, né ai profanatori. Aspetta, prega, abbi
fiducia nel Salvatore e nella Vergine della Luce.
Questo e il cammino che conduce alla pace del
cuore.

Dicembre 2025

La maggior parte degli esseri umani ha
un'esistenza come divisa in due sezioni. Da un
lato, ognuno si occupa della propria vita personale
e, quando ce I’ha, della sua famiglia; dall’altro,
questo stesso uomo esercita una professione o una
funzione utile alla comunita. In genere e la
funzione svolta nella comunita che procura i mezzi
materiali necessari per la vita personale e per
quella della famiglia. Questa legge dei due piani di
esistenza, personale e collettiva, ¢ comune a tutta
la natura. Quindi un astro come la nostra Terra ha
una vita personale (se vengono considerati vita di
un astro i suoi movimenti) caratterizzata dalla sua
rotazione su se stessa e una vita collettiva in cui
I’astro e solo, ruotando attorno al Sole, un
meccanismo all’interno dell'universo.

Tornando all'essere umano, puo cambiare piano,
nel linguaggio volgare, morire, mediante tre cause
principali:

1. Per se stesso, quando muore senza essere
sposato, senza i suoi cari, a causa di un incidente o
di una banale malattia;

2. Per i suoi, quando é costretto a sacrificarsi
per salvare la sua famiglia;

3. Per la comunita, quando si sacrifica
volontariamente per salvare o difendere la sua
patria.

In ciascuno di questi casi, il cambio di piano
avviene in diverse modalita.

La modalita con cui ha termine un'esistenza di
puro egoismo e lenta e la liberazione che dipende
dai punti di forza personali é pit dolorosa.

D'altra parte il sacrificio € ricompensato da un
immediato aiuto liberatorio da parte delle forze
intelligenti. Chiamare queste forze Spiriti, Angeli,
Anime della patria e forze ideali poco importa,
poiché i nomi non cambiano nulla. Quello che si
deve sapere e che chi muore per gli altri e liberato
da ogni sofferenza fisica e da ogni angoscia
morale dal momento stesso in cui cambia piano.
Questa e un’applicazione delle leggi universali a
cui viene sottoposto l'essere umano e tutti gli
esseri viventi poiché per la Natura, con la sua
impassibilita, un uomo non ha piu valore di una
spiga di grano, sebbene l'orgoglio dell'uomo é
spesso incommensurabile.

Sovrano ordine

Gnostico Martinista



Sovrano ordine
Gnostico Martinista

.
¢

~—

Ecce Quam Bonum

e




Ecce Quam Bonum

ALCUNE RISPOSTE

Sono qui raccolte in forma sintetica alcune
risposte alle domande che, con maggior ricorrenza,
ci sono poste dal bussante. Ognuna di tali
interrogazioni trova maggior soluzione nella
lettura delle pagine pubbliche del nostro sito e
nella nostra azione divulgativa. Non rientra nelle
nostre possibilita, nella nostra volonta e nella
nostra utilita spenderci in ulteriori domande e
riposte, essendo la nostra testimonianza eccedente
la normale comprensione del bussante e I’impegno
di altri similari strutture.

SUL MARTINISMO

E SUL NOSTRO ORDINE

[. Non esiste il “Martinismo”, esistono i
martinismi. Quindi €& necessario valutare

attentamente se il percorso proposto e adeguato
allo stile di vita e all’orientamento spirituale ed
operativo della persona. Informazioni sul nostro
percorso sono desumibili dalle pagine del presente
sito.

2. Martinéz de Pasqually nel 1767 raccoglie i
capitoli fondati in Francia nell'unico Sovrano
Tribunale dell'Ordine dei Cavalieri Massoni Eletti
Cohen dell'Universo. Imminenti Fratelli e
Discepoli del Teurgo di Lione sono Martines de
Pasqually e Louis Claude de Saint-Martin che
travaseranno nei loro esperienze iniziatiche e
spirituali successive gli insegnamenti ricevuti dal
loro Maestro. Nel 1891 Augustin Chaboseau e
Gérard Anaclet Vincent Encausse, detto Papus,
costituiscono (si conoscono nel 1888) I’Ordine
Martinista. Questa struttura raccoglieva idealmente
I’insegnamento di Martinez de Pasqually e di
Louis Claude de Saint-Martin, un “debole”

s ‘ = 4 -

Dicembre 2025

collegamento iniziatico che Augustin Chaboseau e
Gérard Anaclet Vincent Encausse vantavano di
avere con il Filosofo Incognito. Alla morte di
Papus, il successore designato alla guida
dell'Ordine Martinista fu Charles Henri Détré
(detto Téder) (1855-1918), decedutodue anni
dopo. A lui successe Jean Bricaud (1881-1934),
che pose al centro della propria costruzione rituale
la Chiesa Gnostica. Da queste fratture, cosi come
dai mutamenti rituali e formali in atto durante la
vita di Papus, hanno avuto origine le varie
strutture (difformi nella sostanza e nella forma)
attualmente presenti.

3. Storia Sovrano Ordine Gnostico Martinista:
(LINK AL SITO)

4. I Sovrano Ordine Gnostico Martinista si
innesta ritualmente e filosoficamente nel solco
tracciato da Martinez de Pasqually e Louis
Claude de Saint-Martin.

5. Il Sovrano Ordine Gnostico Martinista matiene
alcuni elementi squisitamente formali — gradi;
colori; paramenti; - del martinismo papussiano;
mantiene una traccia e una memoria della ritualita
cosi elaborata da Francesco Brunelli, epurandola
di ogni inclusione legata alla magia cerimoniale
tardo medioevale, alla magia cerimoniale di
Eliphas Levi ed altre inclusioni spurie.

6. L’Ordine considera la condizione umana come
la conseguenza di una caduta spirituale, da cui la
necessita di ristabilire 1’alleanza con L’Essere
emanatore e di superare — attraverso l’articolata
pratica individuale — i vari stati separativi del

Sovrano ordine

Gnostico Martinista

\
\



https://www.paxpleroma.com/la-storia-dellordine

Ecce Quam Bonum

dispiegamento polare della manifestazione.

7. l'ordine e operativo in virtu della rituaria
giornaliera, lunare e solare.

8. Il Sovrano Ordine Gnostico Martinista pone al
centro della propria ragion d’essere il servizio al
“Culto Divino”, che si esplica attraverso una
ritualita individuale ed esercizi di presa di
coscienza interiore.

9. Sovrano in quanto non sottoposto all'autorita di
nessuna sovrastruttura o corpo rituale. Sovrano
perché l'intera sua Grande Maestranza non € posta
sotto tutela diretta o indiretta di qualche
Obbedienza Massonica, o al servizio di altre
strutture iniziatiche o presunte tali. Ordine perché
sussiste una Grande Maestranza vigila sul rispetto
degli statuti e I’applicazione del deposito docetico
e rituale. Gnostico, perché da tale Suprema
Tradizione raccogliamo I'eredita ideale e la
continuita spirituale di una metafisica ardita e
coraggiosa che recide ogni legame con facili e
perniciose illusioni di una salvezza universale,
gratuita e meccanica. E' tramite lo gnosticismo che
diamo lettura e prospettiva ai nostri lavori
individuali e collettivi. Martinista in quanto le
nostre forme, il nostro ricco deposito iniziatico,
sono riconducibili alla piu pura tradizione
martinista-martinezista e in accordo con il lascito
dei Venerati Maestri Passati.

10. 11 Simbolo generale dell’Ordine é la Formula
Pentagrammatica.

11. II Sovrano Ordine Gnostico Martinista ha
come fine il conservare e trasmettere la propria
particolare forma e sostanza iniziatica, attraverso il
Grande Maestro, al fine di permettere la
riconciliazione dei fratelli e delle sorelle all’ombra
del Culto Divino.

12. 11 Nostro Ordine trova espressione in un
perimetro filosofico, simbolico ed operativo la cui

centralita e rappresentata dal Cristo Riparatore.

13. 11 complesso dell’esercizio dei nostri rituali

Dicembre 2025

individuali e colletti & chiamato “Culto Divino”.
L’Ordine ha pertanto natura e vocazione di
struttura sacerdotale.

14. 1l Cristo Riparatore e rappresentato dal Fuoco
Trasmutativo  che  discende nella ferrea
manifestazione tetragrammatica.

15. La nostra iniziazione permette al fratello o alla
sorella I’inserimento in un perimetro filosofico,
simbolico e rituale. Sara poi il singolo a
beneficiarne — secondo la formula del Do Ut Des —
in forza dell’impegno, della capacita e della
volonta profusi.

16. Uomini e Donne sono eguali nella ricezione e
nella trasmissione iniziatica.

SUL BUSSANTE

1. al bussante € richiesta la maggiore eta, una vita
sentimentale e sociale stabile, la volonta di erudirsi
e praticare con costanza e dedizione.

2. Il bussante dovra fornire le proprie generalita, e
qualora sia ritenuto idoneo procedera nel seguente
viatico: studio delle pagine pubbliche di
www.martinismo.net e www.paxpleroma.com
meditazione dei 28 giorni; relazione sulla
meditazione dei 28 giorni; pratica rituale di
accompagnamento; associazione rituale in Pisa o
Prato; formazione ai rituali individuali.

3. La formazione del fratello o della sorella
saranno affidate a Fratelli Esperti.

4. 11 bussante che chieda di Logge, Gruppi, Colline
0 quanto altro prossimi al suo centro di vita forse
non ha compreso la tipologia di lavori e la
formazione che sono qui proposti.

5. E’ consigliato lo studio e la lettura dei seguenti
testi: Storia della Filosofia di Emanuele Severino;
I Miti Greci e i Miti Ebraici di Robert Graves; 11
Mito dell’Eterno Ritorno di Mircea Eliade; Lo
Gnosticismo di Hans Jonas; La Cabala di Gershom

Sovrano ordine

Gnostico Martinista



Ecce Quam Bonum Dicembre 2025

Scholem; Il Trattato della Reintegrazione degli
Esseri di Martinez de Pasqually; 1’Opera di Louis-
Claude de Saint-Martin.

6. Il bussante dovra essere in grado di autogestirsi,
avere disponibilita e dominio del proprio tempo e
del proprio spazio.

7. Il bussante deve essere consapevole che questo
non e un circolo di vaghi interessi occultistici o
esoterici, ma un cerchio di uomini e donne
accumunati da identica prospettiva spirituale.

8. Il bussante deve essere consapevole che
I’Ordine indica un percorso di studi, pone a
disposizione diversi strumenti di erudizione ma
sara poi a suo onere dare sostanza a questi
suggerimenti.

9. Il bussante deve essere consapevole che questo
e una struttura ordinata e non una democrazia o
una piazza.

10. Il bussante deve sempre rammentarsi che la
pratica rituale individuale e giornaliera e cadenzata
all’interno di date finestre temporali.

11. Qualora un Associato o un Iniziato proveniente
da altra catena martinista decidesse di bussare a
questo Ordine, dovra nuovamente essere associato.

12. Qualora un Superiore Incognito o Superiore
Incognito Iniziatore decidesse di bussare a questo
Ordine, potra optare per essere un aggregato -
partecipare alle riunioni collettive e beneficiare
della nostra eggregora - ma non verra integrato
nella nostra catena.

Sovrano ordine

Gnostico Martinista



Ecce Quam Bonum Settembre 2025

L'an de grace 2023, le 22 novembre.

Nous Maitre Secret de I'Ordre Martiniste Ecclésial Gnostique Apostolique et Grand Maitre du Sovrano Ordine
Gnostico Martinista

Verifier

La centralité opérationnelle et philosophique commune dans la figure du Christ,
La fraternité qui unit les Grands Maitres respectifs,

Le désir d’exprimer une plus grande cohésion égrégorique,

La nécessité de préserver le Martinisme d'une dérive opérationnelle permcieuse,

La reconnaissance de la Gnose comme seule forme et véhicule de rédemption et de libération.
Ils résolvent les problémes suivants:

Uinclusion des Grands Maitres dans leurs lignes initiatiques respectives

L'Ordre Martiniste Ecclésial Gnostique Apostolique sera représenté en Italie par |'Ordre Souverain Martiniste
Gnostique et I'Ordre Souverain Martiniste Gnostique sera représenté en France par I'Ordre Martiniste
Ecclésial Gnostigue Apostohque |

Les fréres et sceurs pourront participer librement aux travaux rituels et aux rencontres philosophigues avec
"
reconnaissance de leur rang.

Les fréres et sceurs qui souhaitent trouver un réconfort spirituel pourront participer aux travaux de la Haute
Eglise Libérale Indépendante Orthodoxe Syrieque.

Si le Sovrano Ordine Gnostico Martinista restera sans le Grand Maitre, il sera absorbe par Ordre Martiniste

Ecclésial Gnostigue Apostolique.
e By ”
. ‘-I.l U‘( "—{ Ordre Martiniste Ecclésial Gnostique Apostolique

R o e Y

¢ G*J“j"“* <’_-',.:-..r1

Sovrano ordine

Gnostico Martinista



Ecce Quam Bonum Settembre 2025

ﬂrupustﬂ i _'fede razion

Dalle Yenaraoite Ordine Martinists Ancestrele - BRASILE
Alla Sovrane Ordine Martiniste Gnostica - 1TALIA

A-G-D- T A"® c-a-D-U-

Amali Fratelli in Criste il Ripasalore,

Mad, wmili Servition dedla Tredidiooes Martinista, afuslmenle membed

dell'Drdire: Martinista Ancestrele, richied@iarmo con WWIlE  rivedsnis e

rispelo il rafferzamento dei nostn legami fratemni can Vadesione ufficiele
alla Sovrana COrdine Martiniste Gnealica, riconsscendo Uimportanza o6

unife le forze gul cemminoe della Gnosi e di Cristo il Riparatone.

Considerands & sagderie o lo 2elo con cdi conducele | vastri Lo, = s
necessila di raffossamre e noslre calenes per Vespansione doella Luce
Martinizts, desiderigmo ardenlements proceders con e pgroposts &6
Fesberaricnme.

'“Fl
T
-

Cuowme Libesro Indfsatore Indigendents, sano consapesole dell'onone e dells J_
&

respongabilita che ale unione fichiedera, e perianto gamnlisoco, che LT |

siesmo pronti a8 impepnerc con §oritueli & lo pratiche guotidiane che 1 ]
1
1
[
i
d

gt | [ '___i_l.'.
. f it .'W.'.-l“'-' Ll g il T
e ke & =L

"‘.-';H

uniscono le noslrs anirme al servizio dells Luce Divina.

il
et

Duavani al Sacro Trilwme,

=t =y

STy

AT
i e

da 1A I'-EU.-'-.'--I-[ [ o]

Federazione di tre colline brasiliane al Nostro Ordine.

Sovrano ordine

Gnostico Martinista



Ecce Quam Bonum

AMMISSIONE

Settembre 2025

AL MARTINISMO

Il Sovrano Ordine Gnostico Martinista non pone,
e non intende porre, nessuna esclusione basata
sul sesso o sulla razza dei desiderosi di porsi su di
un sentiero tradizionale, ma pretende che i suoi
associati  siano persone in grado di poter lavorare
individualmente e collettivamente in modo
armonico con gli strumenti e I’insegnamento posti
a disposizione. La nostra visione e quella di un
percorso maturo, che si rivolge a persone
consapevoli dei limiti e delle misure che un
sentiero realmente iniziatico impone.

Verra quindi posta la dovuta attenzione alla
capacita dell’individuo di potersi integrare
all’interno di una comunita operosa, dove viene
richiesto un puntuale impegno nello svolgimento
dei riti e nella preparazione dei lavori filosofici.

La nostra docetica egli strumenti che poniamo a
disposizione dell’associando configurano un
percorso di perfezionamento squisitamente legato
al simbolismo cristiano. Tale evidenza impone la
presenza nell’associato di quel patrimonio
culturale, psicologico ed iniziatico proprio del
cristianesimo. Coloro che sono gravati da nodi
insoluti nei confronti della religione e coloro che
non sono in grado di distinguere fra forma
religiosa o forma spirituale e bene che rivolgano
altrove il proprio cammino.

E’ possibile accedere al Sovrano Ordine Gnostico
Martinista a seguito di una preventiva verifica
dei requisiti formali e sostanziali del bussante, a
cui seguira l’esercizio in una pratica meditativa
preparatoria all’associazione, che puo avvenire da
uomo ad uomo oppure in loggia.

Essendo richiesto da parte degli associati un
costante lavoro filosofico ed operativo, che segue
I’avvicendarsi delle stagioni e 1’alternarsi dei cicli
lunari e solari, tendiamo a sconsigliare la semplice
richiesta di informazioni da parte di coloro che
non sono in grado di gestire minimamente la
propria vita quotidiana.  Sussistono altre realta
martiniste, dialettiche e non operative, a cui queste
persone potranno rivolgersi e trovare un ambiente
in grado di riceverle.

Concludiamo ricordando che da parte nostra non
sussiste nessun obbligo nell’associare chiunque
bussi alla nostra porta.

Domanda di ammissione: CLICCA QUI

Sovrano ordine

Gnostico Martinista


http://www.fuocosacro.com/domanda.pdf

Ecce Quam Bonum Settembre 2025

FASI LUNARI,
SOLSTIZI ED EQUINOZI 2025

-Calendario operativo-

Luna Muaova Ora Luna Piena Ora

29 gennaio 2025 1336 13 gennaio 2025 2327

28 febbraio 2025 3145 12 febbraio 2025 14:53

29 marzo 2025 1154 14 marzo 2025 i el

27 aprile 2025 21 13 aprile 2025 0222

27 maggio 2025 05102 12 maggio 2025 18:56

25 giugno 2025 12:31 11 giwgmo 2025 Tt L]

24 luglio 2025 21:11 10 luglic 2025 2237

23 agosto 2025 810 9 agosto 2025 04:5h

21 settembre 2025 21:54 7 settembre 2025 2005

21 ottobre 2025 1425 7 ottobre 2025 3547

20 novembre 2025 arAr 5 novembre 2025 14145

20 dicembre 2025 02:43 5 dicembre 2025 k14
Equinazio di Primavera 20 rmarzo 2025 Solstizio d’Estate 21 giugno 2025
Equinozio d' Autunno 22 setternbre 2025 Solstizio d'Inverno 21 dicermbre 2025

Nota: Gil arari sorno espressl i UTC, Per ['italio, aggivngere T ora durante U'ora solare e 2 ore durante
larg legale.

Sovrano ordine

Gnostico Martinista



